# БОРОВИЧСКИЙ ЕПАРХИАЛЬНЫЙ



№8 (84) ABГУСТ 2024 (6+)

ПЕЧАТАЕТСЯ ПО БЛАГОСЛОВЕНИЮ ПРЕОСВЯЩЕННЕЙШЕГО ЕФРЕМА, ЕПИСКОПА БОРОВИЧСКОГО И ПЕСТОВСКОГО

Архангел Гавриил возвещает благую весть о рождении Сына 14-летней отроковице. Минутное смущение и боязнь обольщения сменяются в ней полным доверием к Богу и божественному посланцу. Её покорное и кроткое «се раба Господня, буди ми по глаголу Твоему» — низводит на землю Бога. Свершилось сверхъестественное, божественное и непостижимое — «Сын Божий, Сын Девы бывает». И никто бы не узнал о свершившемся чуде, если бы Пречистая Дева позднее Сама не приоткрыла эту тайну верующему сердцу апостола Луки. Он единственный пишет об этом в своём Евангелии.

Мир не подозревает о величии дел Божиих, совершаемых в Марии. И останется в таком неведении вплоть до Успения Богородицы (празднуется 28 августа), когда слава Её жизненного подвига откроется в величии дел, явленных миру уже из Царства Небесного. Пророчество старца Богоприимца Симеона свершилось над Ней. Оружие проходит и ранит Её душу, ибо великий и страшный подвиг Её Сына свершился. Он на Кресте, и Она со Своим крестом неотлучно стоит у подножия Великого Спасительного Креста Своего Сына. Крестоношение же Пресвятой Девы Богородицы началось задолго до Его Гологофского подвига. Не угладил Господь Её жизненный путь радостями. Боль непонимания, страдания за Сына пронесла Она сквозь всю Свою жизнь. Её совершеннейшая преданность воле Божией давала Ей силы и мужество. В Её великом терпении рождалось и великое сострадание, и понимание человеческих бед и немощей. И по слову Евангелия: «Сама искушена быв, может и искушаемым помогать».

Церковь Божия Духом Святым знает глубину терзаний сердца Богоматери и думы Её ума. Она хотела бы на Голгофе умереть вместе с Сыном. Но в чём воля Божия? Воля Божия



### и сжерть претворилась в успение

Воспоминания о Деве Марии в Священном Писании крайне скудны, но таинственная тень Её жизни высвечивается жизнью тех, с кем рядом идёт по ней Она. Её родители Иоаким и Анна ещё вне христианства, ещё подзаконные, но они так верили Богу, что это вменилось им в праведность. Дщерь — плод их молитвы и праведности — унаследовала от родителей их праведность, но и по естеству общий всем земнородным первородный грех. Она вполне и всецело дщерь рода человеческого от зачатия и рождения до смерти. Обет же, данный родителями Богу, привёл Её, трёхлетнюю юницу Марию, в храм Божий «воспитатися от Святая святых».

и воля Сына Божия именно у креста — предела страданий, с Креста вручает Богородице Марии сынов и дщерей Божиих всего человечества. «Жено — се сын Твой» — слышит Она из уст Божественного Страдальца. И это Его предсмертное завещание усыновляет Ей всех верующих Богу и Сыну Божию. Пресвятая Дева снова утверждается в подвиге материнства. Но здесь на Голгофе пока об этом знают лишь Она и юноша Иоанн. Два человека с сердцами девственными и чистыми, безгранично любящими Христа, с сердцами всецело и беспредельно отданными Богу.

В день Сошествия Святого Духа на апостолов среди них и Пресвятая Богородица, и Она становится соучастницей апостольского служения. Об этом нам повествует Предание. Ещё пятнадцать лет Она разделяет с апостолами труды по созиданию Церкви. С названным Своим сыном апостолом Иоанном Она посетила Малую Азию, Антиохию и остров Кипр, получила в Свой удел Афон, где прорекла ему будущую славу, обещав Свою помощь и покровительство. В трудах по устроению Церкви на земле при содействии Божией благодати Она достигает вершин совершенства, предела святости, доступного человеку.

В последние годы Своей земной жизни Богородица пребывает в Иерусалиме, обходит места, освящённые стопами Своего

Божественного Сына, и молится там в уединении. За три дня до Успения благовестник Гавриил вручает Ей светозарную райскую ветвь. В момент преставления Богоматери слава явившегося Христа озарила собравшихся апостолов, и Он принял на Свои Божественные руки Её душу.

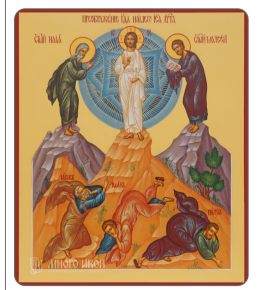
И смерть претворилась в Успение. Пресвятая Богородица воскресла и с телом вознеслась в Царство Небесное, чтобы воцариться с сыном Своим и Богом. Удостоверение об этом апостолы получили через три дня по Её погребении, апостол Фома промыслом Божиим опять был избран в священное орудие извещения миру величайшего чуда в истории земли — воскресения и вознесения Дщери человеческой, Пресвятой Богородицы на небеса.

Дева Мария — единственное человеческое существо, удостоившееся послужить тайне нашего спасения. Она единственная восприяла высочайший дар благодатного обожения, пройдя путь постепенного неуклонного возвышения к Богу. В Пресвятой Деве олицетворилось человечество в истинной своей сущности, каким было замыслено Творцом. Своей совершеннейшей преданностью Богу, примером всей Своей жизни Она учит человечество, как жить с Богом и в Боге на радость жизни. Её жизнь для нас свидетельство и удостоверение о спасительном пути в Царство Небесное. Шестьдесят два года освящала Богородица землю Своим житием на ней. Милостивая же власть Её, и слава, и сила простирается на вечность. Она — Мать всех скорбящих, Нечаянная Радость и Заступница Усердная вразумит, утешит и поможет и нам идти по пути спасения к вечной радости, к Богу.

«Радуйся обрадованная, во успении Твоем нас не оставляющая».

Архимандрит Иоанн (Крестьянкин)

— 19 августа — Преображение Господне



При творении мира Бог рек: Сотворим человека по образу и подобию Нашему. Образ Божий в человеке проявляется в его умственных способностях, в его власти над природой, в его мощи, в его способности творить. Подобие Божие в нём заключается в его нравственных совершенствах,

### красота и слава божества

в духовных стремлениях, в возможности достигнуть святости. Образ и подобие Божии, по которым были сотворены наши прародители, полностью отражались в них до грехопадения.

Грех же нарушил одно и другое, хотя не совершенно лишив их человека. Остались в человеке ум и всё прочее, что являлось образом Божиим, но для развития их надо употребить большие усилия, которыми лишь в малой степени достигается то, что в начале получили прародители полностью. Осталось в человеке, в некоторой степени, стремление быть подобием Божиим, хоть иногда он падает до неузнаваемости. Чтобы вновь вернуть человеку его первобытную близость к Богу, сошёл на землю и воплотился Сын Божий.

Он воспринял на Себя всю человеческую природу, стал по всему подобен человеку, кроме греха. Пришёл Он воссоздать по образу Божию созданную нашу красоту. Но если в начале Бог сотворил по образу и подобию Своему человека, до того

ещё не существовавшего, и человек в своём творении не принимал никакого участия, то для воссоздания первого образа нужно участие и самого человека.

Человек должен стремиться к совершенству, чтобы благодатью и помощью Божией достичь его. Господь указал Своим учением путь к совершенству, Своим примером показал его. Это путь нравственного совершенствования, самоотвержения, готовности совлечь с себя всё греховное.

Грех глубоко вошёл в человеческую природу, как бы слился с нею. Каждый человек рождается с зачатком греха, и освобождение от него является как бы борьбой с самим собой. Посему эта борьба мучительна, но она необходима для приближения к Богу. Кто хочет идти за Мной, да отвержется себя и возьмёт крест свой и по Мне грядет, — сказал Христос.

Крест, который нужно взять, и есть эта борьба со своими слабостями, пороками и грехом. Постепенно освобождаясь от них, человек приближается к Богу, по образу

Которого он был создан. Нет у самого человека достаточно сил для того, но помогает ему благодать Божия, подаваемая Богом через созданную воплотившимся Сыном Божиим Церковь. Для того Он воплотился, чтобы снова восставить падший человеческий образ.

На Фаворе Христос показал красоту и славу Своего Божества, чтобы знали апостолы, а через них вся вселенная, подобием Кого является человек и к чему приближается он, возвышаясь духовно. По мере очищения человека от греха и приближения к Богу, всё более отображается в нём слава Божия. Потому и называются святые преподобными. Как зеркало, отображается слава Божия в их душе, наполняя её сиянием.

Когда кончается земной подвиг, окончательно запечатлевается та степень подобия, которую кто достиг. При наступлении вечного Царства, воскреснут все люди, души соединятся со своими телами, и тогда праведники возсияют яко солнце в Царствии Отца их, как сказал Сам Христос Своими устами (Мф. 13: 43).

Святитель Иоанн Шанхайский

### с днём ангела!

Сердечно поздравляем с днём Ангела настоятеля храма Святой Троицы г. Боровичи и церкви Тихвинской иконы Божией Матери с. Ёгла протоиерея Алексия Иванова (22.08). В день памяти Вашего Небесного покровителя — Алексия, мч. Константинопольского — молитвенно желаем Вам духовных сил, телесного здравия, благоденствия и помощи Божией во всех Ваших трудах на благо Церкви Христовой на многая лета.

11 августа — Неделя 7-я по Пятидесятнице

### исцеление двух слепых



Когда Иисус шёл оттуда, за Ним следовали двое слепых и кричали: «Помилуй нас, Иисус, Сын Давидов!». Постоянно читая Священное Писание и привыкнув к нему, мы совершенно необыкновенные вещи, не только чудеса, но и сами обстоятельства, им сопутствующие, воспринимаем как нечто само собой разумеющееся. Но как можно не удивиться тому, что два человека следовали по дороге за Господом долгое время и не уставали кричать, причём это были слепые, которым, собственно, и идти вслед за кем-то было затруднительно, потому что такие люди, как правило, передвигаются на ощупь. Эти же не только не уставали следовать за Господом и не смущались тем, что Он ничего им не отвечал, но ещё и непрестанно кричали: «Помилуй нас, Иисус, Сын Давидов!»

Но Господь им не отвечал до тех пор, пока не пришёл в дом. Для чего Он так сделал? Почему медлил до того момента, когда они смогли приступить к Нему в доме? Между прочим, нужно отметить: то, что они прошли в дом совершенно незнакомых людей, тоже является признаком необыкновенного их желания. Это

«препятствие», преодолённое слепыми, показывает и особенный характер произошедшего события. Итак, только в доме они приступили к Господу. Почему? Потому что Господь наш Иисус Христос не хотел, чтобы чудо сотворено было явно.Слепые приступили к Нему. И говорит им Иисус: «Веруете ли, что Я могу это сделать?» Они говорят Ему: «Ей, Господи!» Тогда Он коснулся глаз их и сказал: «По вере вашей да будет вам!» И открылись глаза их; и Иисус им строго сказал: «Смотрите, чтобы никто не узнал!».

Однако исцелённые слепые не послушались Его, но, преисполненные радости, благодарности, рассказывали о сотворённом с ними чуде всем, кого только видели. Как смело они просили исцеления, так же смело они проповедывали Господа Иисуса Христа. И в этом их поступке нет греха, потому что Господь, повелев им молчать, показал нам одновременно: на Своем собственном примере — как нам нужно смиряться, и на примере поведения этих людей — как безбоязненно нам нужно проповедывать истину, когда мы испытали на себе её действие. Речь, конечно, идёт не о том, чтобы хвалиться своими благодатными ощущениями, а о том, чтобы прославлять и проповедывать Бога. Сейчас, когда мы так хвалимся, мы ожидаем только доброго отношения к себе, рассчитываем, что к нам будут лучше относиться. Тогда же, проповедуя Иисуса, можно было ожидать, скорее всего, скорбей, гонений и отлучения от сонма верующих иудеев.

Господь сказал слепым, которые приступили к Нему: «Веруете ли, что Я могу это сделать?» Они говорят Ему: «Ей, Господи!» Неотступно следуя за Ним, слепцы показали, что

имеют такую веру. Но Господь в конце концов даже спросил их об этом, может быть для того, чтобы они сами для себя всё окончательно уяснили и сделали последний шаг: показали Ему, что веруют до конца, а правильнее сказать, сами в себе увидели твёрдую веру в то, что Иисус есть Сын Божий. Ибо, называя Его Сыном Давидовым, они тем самым провозглашали Его Христом, как бы мы сейчас сказали. Ведь никто не знал, какого Иисус происхождения, никто не знал, что Он происходит из царского рода и является потомком царя Давида, но эти слепые, утверждая во всеуслышание, что Он есть Сын Давидов, признавали в Нём истинного Мессию, Христа, Который, по учению пророков, должен происходить от царя Давида.

Для того чтобы совершилось исцеление, от слепых потребовалась вера. Но что такое вера, и какая вера нужна, чтобы на нас подействовала Божественная благодать, явилась на нас сила Божия и чтобы мы испытали в самих себе действие Божие? Верили и фарисеи, и считались праведниками в народе. Верили и саддукеи, которые, как правило, занимали высшие должности при храме и в иерархии Ветхозаветной Церкви. Верил даже царь Ирод, потому что, когда ученики Спасителя, по Его благословению, проповедывали по всей Иудее и данною им Господом силою творили чудеса, Ирод сказал: «Это Иоанн Креститель; он воскрес из мёртвых, и поэтому чудеса совершаются им» (Мф. 14, 2). Значит, Ирод при всей своей бесчеловечности, развратности и низкой, властолюбивой натуре был верующим и верил в воскресение мёртвых, то есть имел даже большую веру,

чем саддукеи, которые воскресение отрицали. Но, конечно же, с этими людьми никакие чудеса не происходили и никакая Божественная сила не могла с ними ничего сделать, хотя Господь и жаждал их покаяния. Но они были отчуждены от благодати Божией.

Значит, нужно не только правильно верить в том смысле, что придерживаться правильного догматического учения, иметь в своём уме точное представление о содержании веры, но более всего необходимо иметь веру живую, сердечную, такую веру, которая помогает человеку пережить многие и многие испытания. Слепцы преодолели сомнение в вере, преодолели и как бы пренебрежение со стороны Иисуса, проявив некоторое, я бы даже сказал, дерзновение, выразившееся в том, что они вошли в дом незнакомого человека и там приступили к Господу. К тому же нужно помнить, что это были люди слепые, которые находились как бы во тьме, и им было совершенно непонятно, что вокруг них происходит, как к ним относятся, как реагируют на их поведение. Слепцы, проявившие такое упорство, твёрдость, мужество, действовали по вере, и сохранили её, и даже умножили, и потому получили просимое.

Поведение этих людей является примером для каждого христианина, который может сказать, что он также духовно слеп и что ему нужно чрезвычайное напряжение сил, притом длящеся не одно мгновение, а долгое время. Только тогда Господь даст просимое, когда каким-либо образом, может быть, даже в самый последний момент, испытает нас, верим ли мы, что Он в силах исцелить нас от духовной слепоты. Только после этого мы можем надеяться, что душа наша получит исцеление.

Архимандрит Кирилл (Павлов)



#### Святая царица Тамара (Тамар) (около 1165–1213)

Святая царица грузинская Тамара происходила из знатного рода Багратионов, по преданию восходившему к самому царю Давиду. Её отец Георгий в 1178 г. провозгласил свою дочь царицей. Через 7 лет он скончался. С этого момента началось правление святой. Она сместила злоупотреблявших властью правителей и военачальников, назначив вместо них других. Освободила Церковь от налогообложения, облегчила участь крестьян.



В 1185 г. патриарх предложил правительнице выйти замуж. Для этого на Русь отправили

### СВЯТЫЕ ПРЕДКИ ПОЭТА ПО БОКОВОЙ ЛИНИИ

В предыдущих номерах газеты мы рассказали о тринадцати святых, потомком которых по прямой линии является Александр Сергеевич Пушкин. По боковым же ветвям в роду Пушкина более тридцати святых, прославленных в русской истории. Среди них: св. князь Андрей Боголюбский, св. царица Тамара Великая, св. княгиня Анна Новгородская, свв. братья Борис и Глеб, свв. князь Дмитрий Донской и его жена Евдокия Дмитриевна, св. Даниил Московский, св. Алекса Якунович, внук Ратии, Новгородский боярин, блгв. князь Ярославский Василий Всеволодович и его брат блгв. князь Константин Всеволодович, чудотворец Ярославский, блгв. князь Новгородский Владимир Ярославич, блгв. князь Даниил Александрович, младший сын Александра Невского, прп. княгиня Евфросиния Полоцкая, блгв. князь Новгородский Мстислав Ростислави ч Храбрый, блгв. князь Олег Романович Брянский, блгв. князь Рязанский Роман Олегович, св. великий князь Городецкий, Владимирский Юрий Всеволодович, блгв. князь Довмонт, блгв. князь Углицкий Роман Владимирович, прп. княгиня Феодулия (Евфросиния Михайловна) Суздальская, дочь князя Михаила Черниговского, святитель Алексий, митрополит Московский и всея Руси, чудотворец и другие. Наиболее известные из них:

посольство. Вскоре оно вернулось вместе с Георгием, сыном князя Андрея Боголюбского. Георгий оказался неравнодушным к спиртному. Ей пришлось расстаться с супругом. Повторно она вышла замуж за осетинского царевича Давида. Этот брак был счастливым.

В период царствования святой Тамары страна достигла пика своей славы и могущества. Её трудолюбие, государственный талант предопределили «золотую эпоху» Грузии. Сразу после восшествия на престол Тамара уделила пристальное внимание организации единого богослужебного устава и церковного канона. Она призывала всех богословски образованных людей, знатоков Закона Божьего, епископов и священников приехать в город Картли. Здесь вскоре прошёл общий Собор, на котором присутствовала и сама царица. Перед смертью царица Тамара успела закончить все необходимые государственные дела. Неожиданно её настигла неизвестная болезнь. Врачи оказались бессильны. И 18 января 1213 г. великая правительница мирно скончалась.

### Святые Борис (? — 1015) и Глеб (? — 1015) Владимировичи

Борис, благоверный князь Ростовский. Глеб, благоверный князь Муромский. По летописи оба сына Владимира Святого от «болгарыни». Однако, историки Соловьёв и Татищев полагали, что Борис и Глеб были сыновьями византийской царевны Анны. Убиты они по приказу их брата Святополка, занявшего Киев, и желавшего таким образом устранить соперников в борьбе за великое княжение.



Борис и Глеб даже в защиту своей жизни не подняли руку на своего старшего брата Святополка. Они решили принять смерть от его руки, но не нарушать заповеди родового старшинства. Это был великий подвиг смирения и жертвенности. В 1019 г. по занятии Киева Ярославом Владимировичем заботами этого князя тело Глеба было отыскано, привезено в Вышгород и погребено с телом Бориса в церкви св. Василия. Братья канонизированы Русской Православной Церковью. В Древней Руси Борис и Глеб были самыми

чтимыми святыми. Мощи их утрачены во время Батыевого нашествия на Киев в 1240 г.

#### Великий князь Дмитрий Иванович Донской (1350–1389)



Великий князь Московский. Старший сын Ивана II Ивановича Красного и княгини Александры Ивановны. Вёл междоусобные войны с Дмитрием Суздальским и Михаилом Тверским за московский стол.

В 1380 г. Мамай выступил в поход на Русь. Навстречу врагу двинулись объединённые русские рати численностью до ста тысяч воинов, возглавляемые Дмитрием. Войска встретились за Доном при впадении в него р. Непрядвы на Куликовом поле. Сеча произошла 8 сентября. Войско Мамая было разбито.

Дмитрий умер рано, всего 39-ти лет отроду. Канонизирован Русской Православной Церковью на Поместном соборе в 1988 г. Похоронен в Архангельском соборе Московского Кремля. Жена его — Евдокия (в иночестве Евфросиния), дочь князя Дмитрия Константиновича Нижегородского. Дети: Даниил, Василий I, Семён, Георгий (кн. Галицкий), Андрей (кн. Можайский), Пётр (кн. Дмитровский), Иван, Константин (кн. Угличский), дочери Анастасия, Мария, Анна, Софья.

Н. Пожарнова, Свято-Духов монастырь

### В ДЕРБЕНТЕ УБИТ СВЯЩЕННИК

Николай Котельников (1958-23.06.2024 гг.) — протоиерей, настоятель храма Пресвятой Богородицы (г. Дербент).



ме, куда он вернулся сразу же после вечерней службы. Отец Николай прилёг отдохнуть, поскольку ранее перенёс два инсульта. Целый день он провёл на ногах (утренняя и вечерняя служба, Троица). Когда супруга священника услышала шум выстрелов за окном, она вышла закрыть двери, но не успела. Незнакомый мужчина уже успел заскочить в дом. Он вошёл в комнату, где лежал священник, и выстрелил ему в голову. Увидев, что батюшка ещё жив, перерезал ему сонную артерию.

У отца Николая остались жена, трое дочерей и шестеро внуков. Три его зятя тоже являются священнослужителями.

Это живой пример исповедования, страданий за имя Христово. Обратите внимание, исконный враг рода человеческого — дьявол, который является вдохновителем всякого беззакония, преступлений и убийств, пытался замыслить удар именно в праздник Троицы. День Святой Троицы — это праздник жизни. Мы исповедуем Троицу Живоначальную. Дьявол же стремится посеять всюду смерть, чтобы противопоставить



себя жизни. И этим причиняет нам скорбь. Но мы понимаем, что Церковь стоит на крови мучеников. На самом деле, самым сильным свидетельством духовной силы Церкви является мученическое исповедование. Потому что всякий мученик оказывался

верен Господу до конца. Ведь его душа не была сломлена. Издревле, когда происходило столкновение внешнего мира с христианством, все мучители стремились отвести христиан от Христа и, таким образом, одержать над ними духовную победу. Но мученики всегда были до конца верны Христу и брали вверх в духовной борьбе. Да, можно было умертвить их тела. Но духом они оставались верны Христу.

Поэтому тут надо понять, что, с одной стороны, убийство священника — это очень болезненный удар для нас всех. А, с другой стороны, мы понимаем, что в Небесной Церкви стало на одного мученика больше. Небесное воинство умножилось. И мученики будут молиться за нас на Небесах. А также вдохновлять нас своим непобедимым духом.

Отец Николай сорок лет прослужил в храме. Почему Господь попустил это? За сорокалетним служением последовал этап восхождения. Как последовало вознесение Христа на сорокой день после воскрешения. Вот так и отец Николай сорок лет служил Богу, приводя души людей к спасению. И, конечно, он сейчас находится в Царстве Христовом. Господь казал: «Не бойтесь убивающих тело, души же не могущих убить...»

Террористы не властны над душой. Тело убито. А душа отца Николая — со Христом.

Иерей Валерий Духанин, проректор по учебной работе Николо-Угрешской Духовной семинарии

### ВОПРОСЫ — ОТВЕТЫ

#### Связан ли День ангела с нашим ангелом — хранителем?

Димитрий Смирнов, протоиерей: Каждый человек имеет ангела-хранителя с момента зачатия. А когда человека крестят, он получает второго ангела, который ему сопутствует всю жизнь. И эти два ангела встречают душу, когда она отделяется от тела. Очень многие, кто возвращался с того света, свидетельствовали, что их встречали два ангела. В Писании тоже есть указания на то, что ангелы Божии отвечают перед Богом за каждого из нас. И каждый человек, независимо от того, крещённый он или нет, обращается к Богу. И ангел возносит эту молитву к престолу Божьему.

Я с ужасом вспоминаю, что мы в детстве только не выделывали. Как только остались живыми? Это всё по милости Божьей. Иначе бы...

Антоний Русакевич, иерей: День ангела (то же самое, что именины) — это день нашего небесного покровителя. Он даётся нам при Крещении. Отмечу, что у ангела хранителя нет имени. А святой, в честь которого мы крестимся, это тоже наш небесный покровитель. Это кто-то из святых, который за нас молится, и к которому мы всегда можем обращаться за помощью.

Андрей Ткачёв, протоиерей: Каждый названный в честь какого-либо святого, может обращаться к этому святому в любое время:«Моли Бога о мне, святый угодниче Божий (имя), яко аз усердно к тебе прибегаю, скорому помощнику и молитвеннику



о душе моей». Напомню, что между нами, теми, кто живёт на земле, и небожителями, теми, кто живёт в другом мире, существует духовная связь. Они знают нашу жизнь, потому что сами жили здесь.

Какое бы имя ты не носил, будь любезен знать день своего святого и каждый день в течение всего года обращаться к Отцу, Богородице и своему святому. Это маленькое молитвенное правило и постоянная связь между вами и вашим святым — это та норма, которая всегда должна быть в вашей жизни. Потому что святые живы, они помогают нам, молятся Богу о нас.

### Макарий Маркиш, иеромонах:

Человек, принимая Крещение, обретает связь (контакт) с тем, кто носит то же самое имя, и кто причислен Церковью к лику

святых. И в этом вопросе бывают недоумения, недоразумения и даже заблуждения. Одно из них: люди путают своего святого и ангела-хранителя. Потому что именины день памяти своего святого — обычно в народе называют Днём ангела. День ангела — это день того святого, в честь которого назван человек. Есть ещё сложности, связанные с именинами (или Днём ангела). Одно и то же имя носят разные святые, известные в православной церкви. При Крещении нужно просто сделать выбор, кто именно будет тем святым, в честь которого назван крещаемый.

#### Как нужно относиться к своему Дню рождения?

Димитрий Смирнов: Ну, день рождения — это больше для детей. А для взрослого человека это как-то не очень серьёзно. Видите ли, день рождения в советские годы заменил День ангела. Как Новый год заменил Рождество, так и день рождения заменил именины. В День святого (именины) мы прославляем святого, имя которого мы носим. Чем замечательно празднование именин? Я тут вроде с краешку при нём, но я — это не он. Не меня прославляем. И это замечательно! А сейчас, когда мы празднуем свой день рождения, мы себя превозносим. Согласитесь, это даже, скорее, праздник матери и отца. Вот кого надо прославлять за их труды по рождению, вскармливанию, воспитанию.

Конечно, день рождения — это начало земной жизни. Хорошо в этот день помолиться, оглянуться на свою жизнь, поблагодарить. И этот день — хороший повод, мы празднуем?

чтобы сделать это. А то обычно в день рождения людям дифирамбы поют, превозносят... Мне кажется, от этого нужно уклоняться. Тем более, что сам-то ты знаешь, что ты не такой уж и прекрасный.

Недавно меня поздравляла женщина с днём рождения. Первые слова — пожелания здоровья, долголетия, потом сказала что-то о душе, пожелала Царствия Божьего. Ну, наконец-то, подумал я, добрались до главного. Ведь что нам Господь говорит? Сначала душа. Ну, а потом Бог здоровья даст. Ну, а потом многолетие. Очень многие величайшие люди прожили недолгую жизнь или сильно болели. К примеру, Василий Великий до пятидесяти лет не дожил, а сделал очень много в своей жизни. Наша забота должна быть о спасении души. А люди в первую очередь друг другу здоровья желают. Это неправильно. Это против Бога.

Андрей Ткачёв: Конечно, нужно праздновать день своего святого. Это будет смиреннее. И очень хорошо, если ты назван в честь него и в этот день родился. И тебя так назвали. И ты некую связь имеешь. Это было бы очень хорошо. В большинстве же случаев такого сейчас нет. Людей не называют в честь святых, потому что произошла расцерковлённость сознания. При Крещении иногда спросишь, в честь кого ребёночка назвали? Отвечают: в честь дедушки, бабушки... Не в честь святых. Со святыми связь не прочная.

Смиреннее праздновать память святого, чем свою. Никакая большая цаца не родилась в этот день, как вы сами понимаегодарить Бога. Бога вообще надо за всё бла- те. Ну, родился. Ну, и что? Собственно, что

### ИСЦЕЛЕНИЕ НОГ

В 1999 г. раба Божия Алевтина поехала в Дивеевский монастырь к батюшке Серафиму Саровскому с великою надеждою на исцеление больных ног. Она пишет: «У меня сильно болели ноги. В течение десяти лет я не снимала чулки и брюки ни зимой, ни летом. И в Дивеево я приехала с ногами, перевязанными шерстяными тряпками. А ведь было лето, июль месяц. В праздник апостолов Петра и Павла я причастилась Святых Христовых Тайн. Ночи я почти не спала, засыпала под утро, измученная болями в ногах. После купания в источнике

батюшки Серафима я проспала четырнад-

Домой приехала с исцеленными ногами и уже два года их не завязываю. Благодарю Господа, что именем Своего святого батюшки Серафима Он даровал мне исцеление. Кроме того, нам дали освященное маслице. Верующая Александра после помазания маслом исцелилась от гангрены ноги. Сейчас она жива и очень хорошо себя чувствует. Обе ноги стали одинаково белые, а раньше правая была чёрная. Она благодарит Господа за спасение».

### ЭТО АНГЕЛ, КОТОРОГО ГОСПОДЬ ПОСЛАЛ ТЕБЕ

Старец Макарий Оптинский переписывался со многими мирянами. Однажды пишет Макарию петербургский купец, что от него ушла прислуга и знакомые рекомендуют ему одну деревенскую девушку.

- Следует ли мне её нанять? спрашивает купец.
- Да, отвечает ему старец. Через некоторое время купец посылает новое письмо. Отче, — пишет он, — позвольте мне её уволить, это сущий бес. С той минуты, как она появилась в моём доме, я непрерывно злюсь и потерял всякое самообладание.
- Ни в коем случае не выгоняй её, ответил старец. Это ангел, которого Господь послал тебе, чтобы ты смог увидеть, сколько в тебе таилось злобы, которую предыдущая служанка не сумела раскрыть в тебе.

### ГОРДЫНЯ И ГОРДОСТЬ

Корневая система греха — это гордыня. Есть, кстати, существенная разница между словами «гордость» и «гордыня». Человек может быть горд своим народом или мать может быть горда своими детьми, если они выросли достойными людьми. Как отличить радость о чём-то (гордость) от гордыни, которую мы называем злом?

Если человек не замечает своих ошибок, не воспринимает критики, завидует другим, мучается от чужого успеха, не находит себе покоя не потому что ему плохо, а потому что другому хорошо, всё это есть проявление гордыни. И в своих раздутых мечтаниях о себе, любимом, о том, что он есть нечто немаловажное, он готов даже с Господом Богом спорить. Все мы больны гордыней. Честно говоря, весь мир болен гордыней, потому что это тот самый яд, который впрыснул змей Еве в уши, обманув её... Почему, кстати, дьявол упал с неба? Потому что захотел быть выше Бога. И вот бывший архангел уподобился змею, ползающему во прахе. То есть он унижен. С высоты упал на землю. Вот он и дарит нам гордые мечты, чтобы нас унизить.

Человек, который спокойно и смиренно смотрит на себя и на окружающий мир, будет возвышен Богом. А дьявол пытается породить в человеке гордые мечты, чтобы опозорить его. Чтобы он тоже ползал на чреве в прахе, собственно, как и сам дьявол. Ползать на своём чреве и есть прах во все дни его жизни — это, несомненно, было для змея проклятием.

Вот ты, к примеру, бросил курить, пить, да ещё каждое воскресенье стал ходить в церковь.



И что с тобой начинает происходить? Ты начинаешь осуждать людей, которые курят, пьют и в церковь не ходят. Желая стать ангелом, ты превращаешься в демона. Ты своё дело делай, но других не осуждай. Это реальная опасность, которая подстерегает человека, когда он начинает делать хорошие дела. Чтобы долго делать хорошие вещи, и чтобы по-настоящему быть любимым другими людьми и Богом, необходимо воспитывать в себе смиренные мысли. И чем выше поднимается человек, тем большую нужду имеет в воспитании смиренных мыслей. Внутренне богаты те, кто высоко о себе не думают. Это тяжёлый труд. Труд невидимый. Как не видна и сама гордыня.

Сама жизнь человеческая — не прогулка. Она преподносит человеку испытания и всяческие нагрузки. Во-первых, человек стареет. Сама старость, когда тело меняется не в лучшую сторону, смиряет. Мы испытываем опыт разлук, мы болеем, мы боимся смерти, у нас не всегда получается то, что мы хотим. Сама жизнь нас смиряет, потому что Богу угодно, чтобы заболевший гордыней человек, встречал на своём пути тысячи препятствий. Чтобы он знал, что не он командует миром. То есть не мы хозяева мира и не мы им командуем. У мира есть царь и творец. И если мы смиримся, то нам будет легче жить. Надо смириться. Надо видеть во всём волю Создателя.

Сама жизнь смиряет человека. Ну, и человек должен смиряться сам. Если человек верит в Господа Иисуса Христа, то Христос говорит ему: «Научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдёте покой душам вашим». Если мы сами этого делать не будем, то Господь будет нас ломать.

Других вариантов нет. Он будет нас ломать, крутить, сжимать, расплющивать... Потому что Он не хочет, чтобы мы были как демоны. Он хочет, чтобы мы имели милосердие, сострадание, молитву, веру, радость, простоту. И поэтому сама жизнь нас будет смирять. Всех.

У одного из писателей были такие строчки: вот будет перед тобой стоять какая-то большая проблема, и нужно будет её решить. Вот спроси себя, что избрать — взять ли грубой силой или же смиренной любовью? И скажи самому себе: возьму смиренной любовью. И не проиграешь!

Нужно смиряться человеку. Но только не надо путать смирение с забитостью и униженностью. Смирение — это добродетель сильного человека. Человека, который умеет обуздывать свои страсти. Умеет терпеть боль. Умеет наступать на горло своим амбициям. Умеет отличать главное от второстепенного. Смирение — это высшая степень развития души. Надо смиряться пред Богом и учиться в жизни преодолевать конфликты не нахрапом и кавалерийским наскоком. И не унывать от поражений. Уныние, кстати, это признак того, что задета гордыня. Когда ты делаешь, но не получается, и ты приуныл. Это она, гордыня.

Гордыня — это главный враг человеческий, который не на поверхности, а в глубине. Главные враги наши — это закопанные внутри наши страсти, господствует над которыми (является мамкой) гордыня. Её нужно ломать и крушить. Добровольно и самостоятельно. Иначе за это примется Сам Бог.

Протоиерей Андрей Ткачёв



### ОБ ИСТИННОМ ПОСТЕ

Святая Церковь для того, чтобы нас приготовить к достойной встрече великих христианских праздников, специально устанавливает посты. Хочу напомнить слова стихиры, песнопения, в котором Церковь учит нас, что такое пост, как должно его проводить: Постимся постом приятным, благоугодным Господеви. Истинный пост есть злых отчуждение, воздержание языка, ярости отложение, похотей отлучение, оглаголания, лжи и клятвопреступления. Сих оскудение пост истинный есть, и благоприятный. Вот истинный и благоприятный пост для Господа. Удаление от этих пороков, от порочного состояния и составляет истинный пост.

В особенности надо стяжать любовь как мать всех добродетелей. Потому что любовь составляет высшее благо в нашей христианской жизни и без любви все наши дела благочестия, как то: пост, молитва, воздержание, целомудрие, благотворительность — не будут иметь никакой нравственной цены. Всё это не имеет истинного достоинства, если не будет любви к ближнему. И всё отличие христианина именно в любви к ближнему. Без любви христианин не христианин. И христианство — не христианство.

Святой апостол Павел в 13-й главе Первого послания к Коринфянам воспел гимн христианской любви. Он указал именно на те неземные свойства христианской любви, которую заповедал миру Господь наш Иисус Христос. В Послании он пишет, что любовь долготерпит, милосердствует, любовь не завидует, любовь не превозносится, не гордится, не бесчинствует, не ищет своего, не раздражается, не мыслит зла, не радуется неправде, а сорадуется истине; всё покрывает, всему верит, всего надеется, всё переносит (1 Кор.13:4–7).

Вот вкратце таковы именно свойства истинной христианской любви, которую заповедал нам Господь. Должно стяжать её и этою любовью любить ближнего. А под ближним надо разуметь всякого человека, кто бы он ни был.

Я уже сказал, что все наши дела внешнего благочестия — пост, молитва, целомудрие, милосердие — не будут иметь никакой цены нравственной, если они не соединены с любовью к ближнему. В ряду этих дел благочестия молитва стоит на первом месте. Но и молитва угодна Богу только тогда, когда она соединена с любовью. Если же, напротив, в нашем сердце живут ненависть, злопамятство, недоброжелательность по отношению к ближнему, то пусть будет человек и богомолен, и набожен, такую молитву Господь не примет. Не только молитва, но даже и страдания за веру не угодны Богу, если страждущий человек не прощает согрешения своему ближнему. Дела нашего целомудрия, нашего постничества, подвижничества не будут иметь никакой цены перед очами Божиими, если не будут связаны, соединены с любовью к ближнему.

Поэтому в наступившие дни поста, помимо усердия ко внешнему, телесному говению, воздержанию, необходимо обратить внимание на своё внутреннее состояние, на искоренение всякого порока в нашей душе, чтобы нам в себе распять всякое самолюбие, превозношение, тщеславие, эгоизм, гордость и стараться приобрести снисхождение, милосердие, любовь к ближнему. Постараемся эти дни поста так провести по мере своих сил в воздержании и в христианском совершенствовании, чистоте и благочестии, стараясь не оскорблять ближнего ни словом, ни делом, стараясь стяжать друг ко другу любовь.

Архимандрит Кирилл Павлов

### ОБРЕТЕНИЕ МОЩЕЙ ПРП. СЕРАФИМА САРОВСКОГО

Свой духовный путь к Богу святой начал с самых ранних лет. Ещё в детстве он по неосторожности упал с колокольни, но с помощью Божией остался жив. Затем он тяжело заболел, исцелившись лишь после приложения к Курской иконе Божией Матери «Знамение». В 17 лет будущий подвижник принял решение окончательно оставить мирскую жизнь и принять монашество. Святой постриг он принял 18 августа 1786 г. в Саровской Успенской пустыни.

В своём духовном возмужании преподобный Серафим прошёл все ступени монашеского подвига: столпничество, молчальничество, затвор и старчество. Всех приходящих преподобный встречал словами: «Христос воскресе, радость моя!», после чего наставлял, утешал, благословлял. Свои наставления святой Серафим сопровождал исцелениями, пророчествами и чудесами. В 1833 г. преподобный мирно отошёл ко Господу во время коленопреклоненной молитвы перед иконой Богородицы «Умиление».

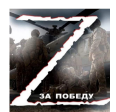
Обретение мощей святого Серафима произошло летом 1903 г. в Сарове. **1 августа** (19 июля по ст. ст.) мощи святого были торжественно обретены и открыты для

всеобщего почитания. В Сарове в тот день собралось не менее 300 тысяч человек. В два часа ночи раздался торжественный звон, и после краткого молебна крестный ход начал своё шествие. Шли хоругвеносцы из самых разных мест: сергиевопосадские, муромские, клинские, рязанские, тульские, ростовские, суздальские, владимирские, московские, нижегородские, арзамасские. Каждая группа несла ценные, дорогие хоругви с изображением местночтимых святых. Дивеевские сестры несли чудотворную икону Божией Матери «Умиление». За ними следовало многочисленное духовенство. Всю дорогу участники крестного хода исполняли канон Богоматери и священные песнопения.

В годы революционной смуты мощи святого были утеряны и обнаружились только в наше время. В 1990 г. их случайно нашли в Казанском соборе Ленинграда (в тот момент собор был Музеем истории религии и атеизма), а через год передали Церкви.

В 1991 г. мощи преподобного были перенесены в Москву, а затем доставлены в Серафимо-Дивеевскую обитель, где они пребывают и ныне.





### И откуда взялось столько силы, даже в самых слабейших из нас?.. Что гадать! — Был и есть у России, вечной прочности вечный запас.



### НАШИ ГЕРОИ

Сержант Юрий Щербаков стал Героем России после того, как сумел отразить атаку противника во время украинского контрнаступления весной и летом 2023 г. Он родился 17 июня 1993 г. в селе Порой Липецкой области. В 2009 г. окончил лицей № 21 (ныне — Липецкий индустриально-строительный колледж). Через три года был призван в ряды российской армии, а в 2013 г. перешёл на контрактную службу. В СВО Щербаков участвовал с самого её начала. Он командовал отделением противотанковых управляемых ракет (ПТРК) и к лету 2023 г. сумел уничтожить 12 украинских БМП, 9 танков, 4 БТР, 4 грузовика с боеприпасами, 2 взводных опорных пункта.



В мае 2023 г. во время контрнаступления ВСУ Щербаков услышал по рации, что соседнее подразделение оказалось под сильнейшей атакой. Расчет ПТРК под его командованием открыл по противнику огонь. В бою были не только уничтожены украинский танк и два БТР, но и полностью сорвана вражеская атака.. Указом президента РФ Юрию Щербакову было присвоено звание Героя России.

Механик-водитель Тимофей Матвеев один из самых молодых Героев России, получивших это звание в ходе СВО. Он родился 21 мая 2002 г. в селе Столбовое Еврейской автономной области (ЕАО) в многодетной семье. В 2021 г. Матвеев окончил Биробиджанский политехнический колледж и был призван в Вооружённые силы России для прохождения воинской службы по призыву, после чего подписал контракт. Начало СВО Матвеев встретил в должности водителя-механика в составе 76-й штурмовой бригады десантников. Он достаточно быстро проявил себя. Во время одного из боёв, маневрируя на танке, он сумел увернуться от противотанковой ракеты. Его экипаж уничтожил два танка и одну боевую машину пехоты (БМП). Во время другого боя благодаря его умелым маневрам танковый экипаж смог прицельно стрелять по противнику, несмотря на то, что башню заклинило от четырёх попаданий.



Однажды его танк попал в засаду. Механикводитель среагировал быстро и успел вывести машину из-под огня артиллерии. В другой раз Матвеев решился на таран БМП противника, спасая экипаж от обстрела. 19 декабря 2022 г. гвардии ефрейтору Тимофею Матвееву было присвоено звание Героя России.

### СПЕЦОПЕРАЦИЯ В СВЕТЕ ХРИСТИАНСКОГО УЧЕНИЯ О ВОЙНЕ И МИРЕ

На полях сражений в Новороссии решаются судьбы мира. Не щадя крови малороссиян и галичан, постхристианский Запад стремится поставить на колени Россию. Делается это для того чтобы восстановить мировое доминирование, которое обретено было Соединёнными Штатами, неожиданно для них самих, в результате самороспуска СССР, а затем шаг за шагом стало утрачиваться по разным причинам, в частности, и ввиду восстановления российской государственности на большей части исторической территории нашей страны.

После поражения СССР в холодной войне главным врагом «свободного мира» стала Православная Церковь, а вместе с нею и другие традиционные религии, не вступившие на путь модернистской либерализации, и заодно все вообще приверженцы традиционных моральных ценностей. Политика современного постхристианского Запада направлена на подавление тех стран, народов, общественных кругов и самоотверженных лидеров общественного мнения, кто готов противостоять затеянной и осуществляемой на Западе антропологической революции, лозунгами которой служат гендерное многообразие, призванное отменить существующее от Адама и Евы разделение человеческого рода на два пола, поощрение однополых браков, пропаганда перемены пола, начиная с самого нежного возраста и до старости, хотя бы и по несколько раз на протяжении жизни. Не о современном ли Западе сказано было в Апокалипсисе: «Пал, пал Вавилон, город великий, потому что он яростным вином блуда своего напоил все народы» (Откр. 14:8).

У военной кампании, разворачивающейся в степях Новороссии, присутствует религиозное измерение, и нам, православным христианам, тем, кто на фронте, и тем, кто в тылу, необходимо осмыслить происходящее в свете христианского учения о войне и мире, тем более что в сознании многих из нас присутствуют предрассудки на этот счёт. Из Священной истории Ветхого Завета известно, что богоизбранный народ воевал с язычниками, исполняя волю самого Творца, и такие войны являлись подвигом благочестия. В то же время Господь призывает, когда это возможно, решать спорные вопросы миром. Сам Господь наш Иисус Христос сказал: «Нет больше той любви, как если кто положит душу свою за друзей своих» (Ин. 15:13). Церковь неизменно прилагала это изречение Спасителя к воинам, жертвующим своей жизнью ради блага соотечественников. Отцы Церкви призывали молиться о воинах. По слову святого Иоанна Златоуста, «было бы ни с чем несообразно, если бы, в то время как другие выступают в поход и облекаются в оружие с той целью, чтобы мы пребывали в безопасности, сами мы за тех, которые подвергаются опасностям и несут бремя военной дружбы, не творили даже и молитв».

Русский святитель Митрополит Московский Филарет поучал паству: «Гнушайтесь убо врагами Божиими, поражайте врагов Отечества, любите враги ваша». Другой русский святой, Феофан Затворник, выше других профессий ставил воинскую службу: «Военный путь самый хороший — чистый, честный, самоотверженный». Он писал: «На воинах часто Бог являл видимое благословение и в Ветхом, и в Новом Завете. А у нас сколько князей прославлены мощами, кои, однако ж, воевали. В Киево-Печерской лавре в пещерах есть мощи воинов. Воюют по любви к своим, чтобы они не подвергались плену и насилиям вражеским.» Церковь прославляет в лике святых воинов: полководцев, офицеров, солдат, и среди них великомучеников Георгия Победоносца, Димитрия Солунского, Феодора Стратилата. В сонме русских святых присутствуют князья-полководцы: равноапостольный Владимир, Андрей Боголюбский, Мстислав Храбрый, Меркурий Смоленский, Всеволод-Довмонт Псковский, Александр Невский, Димитрий Донской. В наше время был канонизован адмирал Феодор Ушаков, выигравший все морские баталии, в которых участвовал как флотоводец, и при этом был человеком

самого искреннего благочестия и подлинного христианского смирения.

В «Основах социальной концепции Русской Православной Церкви», в частности, говорится: «Войны сопровождали всю историю человечества после грехопадения и, по слову Евангелия, будут сопровождать её и далее: «Когда же услышите о войнах и о военных слухах, не ужасайтесь: ибо надлежит сему быть» (Мк. 13:7). Об этом свидетельствует и Апокалипсис, повествуя о последней битве сил добра и зла при горе Армагеддон (ср. Откр. 16:16). Земные войны суть отражение брани небесной, будучи порождены гордыней и противлением воле Божией... Церковь... не воспрещает своим чадам участвовать в боевых действиях, если речь идёт о защите ближних и восстановлении попранной справедливости. Православие во все времена относилось с глубочайшим почтением к воинам, которые ценой собственной жизни сохраняли жизнь и безопасность ближних»

Гениальный полководец и носитель подлинной христианской мудрости А. В. Суворов задолго до создания корпуса норм международного военного права сформулировал христианские принципы ведения войны в написанной им «Науке побеждать», изложив их лаконично и удивительно ярко, языком, одинаково доступным человеку образованному и простецу: «Просящего в бою пощады — помилуй, кто мститель — тот разбойник, а разбойникам Бог не помощник! Они такие ж люди: грех напрасно убить; обывателя не обижай, он нас кормит и поит; солдат — не разбойник. Товарищ товарища обороняй!.. Работать быстро, храбро, по-русски! В дома не забегать; неприятеля, просящего пощады, щадить; безоружных не убивать; с бабами не воевать; малолетков не трогать. Умирай за дом Пресвятой Богородицы... Кого из нас убьют, — Царство Небесное! Живым — слава, слава, слава!»



С самого начала существования самостийной Украины, сепаратистского образования на пространстве единого Русского мира, там проводилась политика, нацеленная на подавление русскости во всех её проявлениях, при том, что две трети населения этого несостоявшегося государства в быту пользовались русским языком, а не его малороссийским или галицийским диалектом, а около трети имело великорусское происхождение. Закрывались русские школы, русскоязычные газеты и программы на телевидении, в школьных учебниках история России, как допетровской, так и имперской и советской эпохи, представлена была в самом чёрном и совершенно неправдоподобном, карикатурном виде. При поддержке властей организован был церковный раскол. Массированному давлению, сопровождавшемуся убийствами священников и самоотверженных мирян, подвергалась Украинская Православная Церковь, сохранившая каноническое общение с полнотой Русской Православной Церкви.

Что представляет собой противник в конфессиональном отношении? Его ядро составляют нацисты, исповедующие расистский сатанизм. Жестокие издевательства над пленными, их убийства, кровавые расправы над мирными жителями территорий, которые были заняты ВСУ после вывода оттуда российских воинских контингентов, аресты школьных учителей Харьковщины за то, что они продолжали исполнять служебный долг, когда там находились российские войска, использование своего гражданского населения в качестве живого щита — размещение огневых точек в многоквартирных домах, запредельная пропагандистская ложь, вроде воплей о том, что Запорожскую атомную электростанцию, находящуюся под контролем российских частей, обстреливают и бомбят российские же Вооружённые силы, наверно, для того, чтобы смертельной радиации поверглись свои солдаты и офицеры, и наконец, истошная нецензурная брань в адрес военачальников и воинов, выполняющих освободительную миссию защитников Православия и традиционных моральных ценностей, разделяемых приверженцами разных религий, в адрес апологетов идеи единства Русского мира, — составляют физиономию противника, в массовом порядке совершающего преступления.

В марте 1918 года святой Патриарх Тихон издал послание по поводу заключения Брест-Литовского мирного договора — своего рода акта капитуляции со стороны Советского правительства, правда, вскоре утратившего силу ввиду поражения продиктовавших условия этой капитуляции Германии, Австро-Венгрии, Турции и Болгарии. «Заключенный ныне мир, — писал святитель, — по которому отторгаются от нас целые области, населённые православным народом, и отдаются на волю чуждого по вере врага, а десятки миллионов православных людей попадают в условия великого духовного соблазна для их веры, мир, по которому даже искони православная Украина отделяется от братской России, и стольный град Киев, мать городов русских, колыбель нашего Крещения, хранилище святынь, перестаёт быть городом державы Российской, мир, отдающий наш народ и Русскую землю в тяжкую кабалу, — такой мир не даст народу желанного отдыха и успокоения, Церкви же Православной принесёт великий урон и горе... Святая Православная Церковь, искони помогавшая русскому народу собирать и возвеличивать государство Русское, не может оставаться равнодушною при виде его гибели и разложения... Мы призываемся совестью своею возвысить голос свой в эти ужасные дни и громко объявить пред всем миром, что Церковь не может благословить заключённый ныне от имени России позорный мир. Этот мир, принуждённо подписанный от имени русского народа, не приведёт к братскому сожительству народов. В нём нет залогов успокоения и примирения, в нём посеяны семена злобы и человеконенавистничества. В нём зародыши новых войн и зол для всего человечества. Может ли примириться русский народ со своим унижением? Может ли он забыть разлучённых от него по крови и вере братьев?»

В этом послании святителя Тихона содержится пророческое предостережение, которым пренебрегли творцы распада нашей страны, вольно или невольно проложившие на рубеже 1980-х — 1990-х гг. путь к братоубийственной брани и массовому кровопролитию.

> Протоиерей Владислав Цыпин журнал «Душа» № 102023 г.

### вогослужения в свято-духовом монастыре

| 1 августа чт.  | Прп. Серафима Саровского, чудотворца.                                            | Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. Всенощное бдение.                                                  |               |  |
|----------------|----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|--|
| 2 августа пт.  | Пророка Илии<br>Престольный. праздник.                                           | Водосв.молебен с акаф.прор.Илии.<br>Литургия.<br>Вечерня и утреня с акаф.Иверской ик. БМ.                 |               |  |
| 3 августа сб.  | Прпп.Симеона, Христа ради юрод.<br>и Иоанна, спостника его.                      | Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. Всенощное бдение.                                                  |               |  |
| 4 августа вс.  | Неделя 6-я по Пятидесятнице.<br>Марии Магдалины и сщмч. Фоки.                    | Ранняя литургия.<br>Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Полиелей.                                   |               |  |
| 5 августа пн.  | Почаевской ик. Божией Матери.                                                    | Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Полиелей.                                                       | 8:00<br>17:00 |  |
| 6 августа вт.  | Мчч. блгвв. кнн. Бориса и Глеба.                                                 | Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Вечерня и утреня с акаф.св. прав. Иакову.                       |               |  |
| 7 августа ср.  | Успение прав. Анны,<br>матери Пресвятой Богородицы.                              | Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Вечерня и утреня с акаф.свт. Николаю.                           |               |  |
| 8 августа чт.  | Сщмч. Ермолая.                                                                   | Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Всенощное бдение.                                               |               |  |
| 9 августа пт.  | Вмч. и целителя Пантелеимона.                                                    | Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Всенощное бдение.                                               |               |  |
| 10 августа сб. | Иверской ик. Божией Матери.<br>Престольный праздник.                             | Водосв.молеб.с акаф.Иверск.ик.БМ.<br>Литургия.<br>Всенощное бдение.                                       |               |  |
| 11 августа вс. | Неделя 7-я по Пятидесятнице.<br>Рождество свт. Николая.<br>Престольный праздник. | Ранняя литургия.<br>Водосв.молеб. с акаф.свт.Николаю.<br>Литургия.<br>Полиелей.                           |               |  |
| 12 августа пн. | Мч. Иоанна Воина.                                                                | Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Полиелей.                                                       |               |  |
| 13 августа вт. | Сщмч. Вениамина, митрополита<br>Петроградского.                                  | Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Вечерня и утреня. Вынос Креста.                                 |               |  |
| 14 августа ср. | Происхождение Честных Древ<br>Животворящ.Креста Господня.                        | Водосв.молебен с акаф. Кресту. Литургия.<br>Освящение мёда.<br>Вечерня и утреня с акафистом свт. Николаю. |               |  |
| 15 августа чт. | Св. первомученика и архидиакона Стефана.                                         | Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Вечерня и утреня.                                               |               |  |
| 16 августа пт. | Прп. Антония Римлянина,<br>Новгородского, чудотворца.                            | Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Вечерня и утреня с акаф. Иверской ик. БМ.                       |               |  |
| 17 августа сб. | Свв. семи отроков, иже во Ефесе.                                                 | Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Всенощное бдение.                                               |               |  |
| 18 августа вс. | Неделя 8-я по Пятидесятнице.<br>Мч. Евсигния.                                    | Ранняя литургия.<br>Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Всенощное бдение.                           |               |  |
| 19 августа пн. | ПРЕОБРАЖЕНИЕ ГОСПОДА<br>БОГА И СПАСА НАШЕГО<br>ИИСУСА ХРИСТА                     | Ранняя литургия.<br>Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Освящение плодов.<br>Всенощное бдение.      |               |  |
| 20 августа вт. | Прмч. Дометия.                                                                   | Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Полиелей.                                                       |               |  |
| 21 августа ср. | Толгской иконы Божией Матери.                                                    | Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Полиелей.                                                       |               |  |
| 22 августа чт. | Апостола Матфия.                                                                 | Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Вечерня и утреня.                                               | 6:30<br>17:00 |  |
| 23 августа пт. | Мч. архидиакона Лаврентия.                                                       | Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Вечерня и утреня.                                               | 6:30<br>17:00 |  |
| 24 августа сб. | Мч. архидиакона Евпла.                                                           | Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Всенощное бдение.                                               | 7:00<br>17:00 |  |
| 25 августа вс. | Неделя 9-я по Пятидесятнице.<br>Мчч. Фотия и Аникиты.                            | Ранняя литургия.<br>Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Вечерня и утреня.                           |               |  |
| 26 августа пн. | Отдание праздника<br>Преображения Господня.                                      | Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Вечерня и утреня.                                               |               |  |
| 27 августа вт. | Прп. Феодосия Печерского.                                                        | Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Всенощное бдение.                                               |               |  |
| 28 августа ср. | УСПЕНИЕ ПРЕСВЯТОЙ<br>ВЛАДЫЧИЦЫ НАШЕЙ<br>БОГОРОДИЦЫ.                              | Ранняя литургия.<br>Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Вечерня и утреня.                           |               |  |
| 29 августа чт. | Образа (Убруса) Господа<br>Иисуса Христа.                                        | Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Всенощное бдение с чином Погребения БМ.                         |               |  |
| 30 августа пт. | Попразднство Успения.                                                            | Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Полиелей.                                                       |               |  |
| 31 августа сб. | Иконы Божией Матери,<br>именуемой «Всецарица».                                   | Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия.<br>Всенощное бдение.                                               |               |  |
|                |                                                                                  |                                                                                                           |               |  |

### церковь ужиления

| Вторник | Молебен св. праведному Иакову Боровичскому.                |  |
|---------|------------------------------------------------------------|--|
| Среда   | Среда Молебен перед ик. Божией Матери «Помощница в родах». |  |

### Христианский юмор 17 глава от Марка

Однажды, закончив службу, священник сказал: «В следующее воскресенье я буду беседовать с вами на тему лжи. Чтобы вам легче было понять, о чём пойдёт речь, прочитайте перед этим дома семнадцатую главу Евангелия от Марка». В следующее воскресенье священник перед началом своей проповеди объявил: «Прошу тех, кто выполнил задание и прочёл семнадцатую главу, поднять руки». Почти все прихожане подняли руки. «Вот именно с вами я и хотел поговорить о лжи, - сказал батюшка. - В Евангелии от Марка нет семнадцатой главы».

### Расписание архиерейских богослужений

| 1 августа чт.  | Литургия.<br>Всенощное бдение.                        | 9:30<br>17:00 | Свято-Духов монастырь.<br>Свято-Духов монастырь.                |
|----------------|-------------------------------------------------------|---------------|-----------------------------------------------------------------|
| 2 августа пт.  | Литургия.                                             | 9:30          | Храм Илии Пророка с.Прошково.                                   |
| 3 августа сб.  | Всенощное бдение.                                     | 17:00         | Свято-Духов монастырь.                                          |
| 4 августа вс.  | Литургия.<br>Полиелей.                                | 9:30<br>17:00 | Свято-Духов монастырь.<br>Свято-Духов монастырь.                |
| 5 августа пн.  | Литургия.<br>Полиелей.                                | 9:30          | Храм Троицы Живоначальной<br>с. Торбино.                        |
| 8 августа чт.  | Всенощное бдение.                                     | 17:00         | Свято-Духов монастырь.                                          |
| 9 августа пт.  | Литургия.<br>Всенощное бдение.                        | 9:30<br>17:00 | Церковь вмч. Пантелеимона д. Авдеево.<br>Свято-Духов монастырь. |
| 10 августа сб. | Литургия.<br>Всенощное бдение.                        | 9:30<br>17:00 | Иверский Валдайский монастырь.<br>Свято-Духов монастырь.        |
| 11 августа вс. | Литургия.<br>Полиелей.                                | 9:30<br>17:00 | Часовня свт.Николая д. Денесино.<br>Свято-Духов монастырь.      |
| 12 августа пн. | Литургия.<br>Полиелей.                                | 9:30<br>17:00 | Храм Иоанна Воина д. Миголощи.<br>Свято-Духов монастырь.        |
| 13 августа вт. | Вечерня и утреня Вынос Креста.                        | 17:00         | Свято-Духов монастырь.                                          |
| 14 августа ср. | Литургия. Освящение мёда.                             | 9:30          | Храм Воздвижения Креста Господня<br>с. Песь.                    |
| 15 августа чт. | Вечерня и утреня (славосл.).                          | 17:00         | Свято-Духов монастырь.                                          |
| 16 августа пт. | Литургия.                                             | 9:30          | Храм Успения Пресвятой Богородицы д. Внуто.                     |
| 17 августа сб. | Всенощное бдение.                                     | 17:00         | Свято-Духов монастырь.                                          |
| 18 августа вс. | Литургия.<br>Всенощное бдение.                        | 9:30<br>17:00 | Свято-Духов монастырь.<br>Свято-Духов монастырь.                |
| 19 августа пн. | Литургия. Освящение плодов.                           | 9:30          | Храм Преображения Господня д.<br>Молодильно.                    |
| 20 августа вт. | Полиелей.                                             | 17:00         | Свято-Духов монастырь.                                          |
| 21 августа ср. | Литургия.                                             | 9:30          | Хр.Толгской иконы Божией Матери с.<br>Опочно.                   |
| 24 августа сб. | Всенощное бдение.                                     | 17:00         | Свято-Духов монастырь.                                          |
| 25 августа вс. | Литургия.                                             | 9:30          | Храм Василия Великого д. Черное.                                |
| 27 августа вт. | Всенощное бдение.                                     | 17:00         | Успенский кафедральный собор г. Боровичи.                       |
| 28 августа ср. | Литургия.                                             | 9:30          | Хр.Успения Пресвятой Богородицы<br>п. Опеченский Посад.         |
| 29 августа чт. | Всенощное бдение с чином<br>Погребения Божией Матери. | 17:00         | Свято-Духов монастырь.                                          |
| 30 августа пт. | Литургия.<br>Полиелей.                                | 9:30<br>17:00 | Свято-Духов монастырь.<br>Свято-Духов монастырь.                |
| 31 августа сб. | Литургия.<br>Всенощное бдение.                        | 9:30<br>17:00 | Храм Флора и Лавра с. Великий Порог.<br>Свято-Духов монастырь.  |



### Медовый Спас

Самый первый Спас отмечается 14 августа и совпадает началом Успенского поста. В основе первого Спаса — праздник с длинным названием — Присхождение Честных Древ Животворящего Креста Господня. Традиция отмечать его пришла к нам из Константинополя — именно здесь хранилась часть креста, на котором был распят Иисус. Раз в году реликвию выносили из храма и шли с ней крестным ходом по столице «для освящения мест и отвращения болезней». Позже такие процессии распространились и на Руси, только наши предки носили самый обычный крест. Прошло время — и к празднику Креста Господня присоединилось новое торжество. В 1164 г. совершенно независимо и на значительном расстоянии друг от друга византийский император Мануил и русский князь Андрей Боголюбский разгромили врагов. И было обоим победителям одно и то же знамение: от креста Христова, иконы Владимирской Богоматери и образа Спаса, находившихся среди войска, исходило сияние. В честь этого великого события и была установлена дата первого Спаса. Вскоре два торжества — праздник Креста Господня и Спаса — слились воедино.

Этот Спас ещё называется Медовым из-за того, что к этому дню в ульях соты уже наполнены свежим мёдом и пора приступать к сбору. Только

с медового Спаса разрешено было есть освящённый церковью мёд. Отсюда берёт начало первое, самое известное название Спаса — Медовый.

### Яблочный Спас

Праздник урожая, который ежегодно отмечается 19 августа, приурочен к большой церковной дате — Преображению Господню. Согласно поверью, природа с этого дня поворачивалась к осени и отворачивалось от лета. Яблоки, собранные в конце лета, несли в церковь, чтобы освятить. В день Преображения Господня прославляется объединение Божественного и человеческого начала в лице Иисуса Христа. Яблочный Спас — это символ преображения природы перед наступлением осени. Этим праздником условно проводится черта между летним сезоном и осенью. Название праздника произошло от имени Спасителя, ценой своей жизни принёсшего людям, уверовавшим в него, надежду на вечную жизнь и благодать прощения.

#### Третий Спас в народе называют Хлебным, или Ореховым.

Праздник отмечают **29 августа**. К этому дню поспевала лещина (её собирали в лесу и тоже святили в церквях), а также пекли первый хлеб из зерна нового урожая. С 29 августа разрешено было есть орехи этого года. Хлебным называется Спас потому, что накануне праздновалось Успение Пресвятой Богородицы, а с ним заканчивали жать хлеб. Существует также церковное название — Спас Нерукотворного образа Христа Спасителя. В православной традиции эта история связана с больным царем Эдессы Авгарием и посещением его Фаддеем после того, как посланный им художник не сумел изобразить Христа. Тогда Христос умыл лицо, отёр его платом, на котором остался отпечаток, и вручил его художнику. Этот нерукотворный образ впоследствии не раз творил чудеса, исцелял людей, пока не был утерян в ходе четвёртого Крестового похода.



28 июня состоялась торжественная церемония вручения дипломов выпускникам Боровичского медицинского колледжа имени А. А. Кокорина по специальностям «Сестринское дело», «Лечебное дело», и «Фармация». Дипломированных специалистов поздравили директор колледжа Марина Константиновна Кузьмина, заместитель главного врача по педиатрической помощи ГОБУЗ «Боровичская ЦРБ» и председатель Боровичского общества православных врачей иерей Сергий Другов, а также настоятель храма вмч. Параскевы Пятницы г. Боровичи иерей Роман Мороко, который передал выпускникам благословение и поздравление епископа Боровичского и Пестовского Ефрема в связи с окончанием обучения.

30 июня клирик Боровичской епархии священник Алексей Синьков, направленный, по благословению епископа Боровичского и Пестовского Ефрема, в очередную командировку в зону проведения СВО для окормления военнослужащих нашего 1008 мотострелкового полка и исполнения пастырского долга, вернулся к месту служения в Свято-Духов монастырь. Приобретённые, в результате организованного сбора денежных средств квадрокоптеры DJI Mavic 3 Pro и сопутствующее оборудование доставлены нашим воинам — операторам БПЛА. Наши ребята-воины как всегда передают слова благодарности за поддержку и помощь, говоря, что они эту поддержку чувствуют, и это даёт им понимание, что это не только их битва с врагом, но наше общее дело. Все мы вместе приближаем нашу Победу.



Во время крайней командировки священника Алексея Синькова, к сожалению, два наших оператора БПЛА, выполняя сложные боевые задачи, получили осколочные ранения. Просим ваших молитв о скорейшем выздоровлении и возвращении в строй воинов Игоря и Павла.

Теперь снова готовимся к сбору и отправке следующего гуманитарного груза. Будем продолжать делать наше общее дело. Сбор денежных средств НЕ закрываем, по-прежнему нашим воинам требуются станции РЭБ, квадрокоптеры DJI Mavic 3 Pro, DJI Mavic 3T. Наличие таких БПЛА, а также технических средств РЭБ для борьбы с беспилотниками противника в большом количестве — это сохранённые жизни наших ребят.

6 июля по благословению Владыки Ефрема добровольцы Боровичской епархии «Добрые сердца» совместно с неравнодушными жителями п. Кировский провели субботник в храме святой великомученицы Параскевы Пятницы в д. Серафимовка.



## єпархиальная хроника

Общими усилиями храм был подготовлен к престольному празднику (10-я пятница по Пасхе), который в этом году выпал на день памяти первоверховных апостолов Петра и Павла.

7 июля в Свято — Духовом монастыре состоялся епархиальный семейный квест «В поисках семейных ценностей», посвящённый Дню семьи, любви и верности.



Эта игра была организована Духовно — просветительским центром совместно с молодежным отделом епархии. Ведущей и соавтором квеста стала Дарья Негара.

В мероприятии приняли участие четыре команды: семья Чура, семья Потаповых, семья Матвеевых и семья Звонарёвых. Всем участникам было предложено пройти 5 станций с различными заданиями, например: одеть ребенка в садик одной рукой, догадаться о какой песне идёт речь, собрать цитату о семье из отдельных слов, нарисовать герб семьи.

За выполнением всех этапов следило жюри, которое возглавила медицинский психолог Боровичской ЦРБ Светлана Михайловна Васюкова. По итогам соревнования были определены победители квеста: в номинации «Семья года 2024» — семья Чура; в номинации «Самая дружная семья» — семья Звонарёвых; в номинации «Самая талантливая и интеллектуальная семья» — семья Потаповых»; в номинации «Самая творческая семья» — семья Матвеевых. Все семейные команды получили призы от Боровичской епархии. Закончилось всё дружеским семейным чаепитием.

В преддверии Дня семьи, любви и верности на базе женской консультации г. Боровичи прошло праздничное мероприятие. Исполняющая обязанности главного врача ЦРБ Захарова Ольга Ивановна, заведующая женской консультацией Комальдинова Нелли Владимировна, врач-неонатолог иерей Сергий Другов поздравили присутствующих с наступающим праздником и пожелали сохранять семейные ценности и чтить традиции семьи.



Отец Сергий передал собравшимся приветствие и поздравления епископа Боровичского и Пестовсого Ефрема и пожелал всем беременным женщинам родить здоровых малышей.

8 июля, в День семьи, любви и верности, в Новгородской областной филармонии состоялось чествование семей, родители в которых воспитали четырех и более детей, а также супругов, проживших в браке более 25 лет.



Почётным знаком Новгородской области «За верность родительскому долгу» наградили четыре многодетные семьи. Из них — диакон Константин Рыбак и матушка Алина Рыбак из Боровичского района воспитывают семерых детей. Все старшие дети занимаются спортом, хорошо учатся, получают музыкальное образование. Младшие ходят в детский сад, а самой маленькой дочке исполнился годик.

10 июля, по благословению Епископа Боровичского и Пестовского Ефрема, в военном храме Святой Живоначальной Троицы с. Сопины Боровичского района, состоялась очередная, ставшая уже традиционной встреча представителей духовенства епархии с курсантами факультета топогеодезического обеспечения и картографии Военно-космической академии имени А. Ф. Можайского, с их командирами и наставниками.



Совместно с курсантами клирики Боровичской епархии иерей Алексей Синьков и иеродиакон Иаков Орлов совершили молебное пение с благодарностью Богу об окончании очередного курса обучения курсантов академии, и испросили благословения Божия на предстоящий учебный год. Курсантам и офицерскому составу были переданы образы святаго преподобного Ефрема Сирина — небесного покровителя военных топографов. По окончании молебна иеродиакон Иаков рассказал об истории строительства храма Святой Живоначальной Троицы с. Сопины, о жизни, подвигах и участии в этом строительстве великого русского полководца и православного христианина генералиссимуса Александра Васильевича Суворова и о периодах поздней реставрации храма. Курсанты смогли подняться на колокольню храма, увидеть с высоты красивейшие окрестности с. Сопины.

12 июля, в 10 - ю пятницу по Пасхе и в праздник святых первоверховных апостолов Петра и Павла, в храме святой великомученицы Параскевы Пятницы в селе Серафимовка Боровичского благочиния состоялось праздничное богослужение.



Божественную литургию совершил епископ Боровичский и Пестовский Ефрем. Его Преосвященству сослужили: секретарь епархии иеромонах Даниил (Яцкин), благочинный монастыря иеромонах Григорий (Гришин), клирики монастыря митрофорный протоиерей Виталий Бирюков, иерей Сергий Поршунов и иерей Константин Жемчужин, насельник монастыря иеромонах Александр (Кустов) и гость из Санкт-Петербургской епархии иерей Михаил Миловидов. Диаконский чин возглавил штатный клирик Софийского собора Великого Новгорода протодиакон Алексий Жук. За богослужением молилась настоятельница Свято-Троице Никандрова женского монастыря с.Никандрово Любытинского района игумения Варвара (Колосова) с сестрами обители. По окончании литургии в честь престольного праздника храма состоялись крестный ход и заупокойная

лития о упокоении почивших настоятелей, братии и прихожан храма сего и всех православных христиан, погребённых на церковном погосте храма.По окончания богослужения состоялась праздничная ярмарка. Храм святой великомученицы Параскевы Пятницы в деревне Серафимовка был закрыт в 1938 г., его приход упразднили, и богослужения здесь до 2023 г. больше не совершали.

12 июля, благочинный Боровичского округа протоиерей о. Иоанн Мороко в сослужении священника Иакова Ярославова совершил Божественную литургию в храме во имя святых первоверховных апостолов Петра и Павла с. Пирос Боровичского благочиния. Богослужение сопровождалось пением клиросного хора под управлением регента Ларисы Мороко.

По окончании богослужения отец Иоанн передал всем собравшимся благословение и поздравление с престольным праздником Владыки Ефрема, рассказал о житии и трудах святых Апостолов Петра и Павла, а также отметил, что Божественная литургия в престольный праздник — важнейшее событие для этого многострадального храма.



Историческая справка. В селе Пирос на берегу красивейшего в Боровичском уезде озера Пирос на средства помещика Ивана Гордеева на месте древней деревянной церкви в 1757 г. построили каменную. Освятили храм в 1760 г. во имя первоверховных апостолов Петра и Павла, покровителей рыбаков. Кроме главного придела, освятили ещё два придела: во имя святителя Николая чудотворца и преподобного Нила Столобенского. Величественный храм был виден с отдалённых берегов озера. Здание храма капитально отремонтировали и расписали в академическом стиле на средства помещика Дмитрия Казина. О сроках ловли определённого вида рыбы сообщали колокола Петропавловского храма особым звоном на всю округу. Рыбы в озере было много. Торговцы пудами закупали у здешних рыбаков лещей, налимов, судаков, язей и окуней и с немалой выгодой для себя перепродавали. С храмом Петра и Павла связано имя подвижника русского благочестия отца Пахомия Валдайского. В нём часто молилась Мария Солопова, будущая великая подвижница Русской Православной Церкви игумения Таисия (1842-1915). Мученически закончили жизнь последние священнослужители этого храма. Отца Дмитрия Миролюбова в 1930 г. арестовали и отправили в лагерь. В 1937 г. расстреляли Н. М. Майорова (1884 г.р.) — монаха, проживавшего при церкви. В 1938 г. расстреляли и диакона Т. Ф. Белякова (1886 г.р.). К Петропавловскому храму было приписано 7 часовен. В 1940 г.храм закрыли, а в годы Великой Отечественной войны его здание частично разрушили военные стоявшей здесь танковой части. Разрушение продолжили местные жители, которые разбирали стены храма на кирпич для ремонта печей и других нужд.

В 1996 г. в деревне Пирос была создана православная община. Начались работы по спасению святыни, но, к сожалению, вскоре прекратились. В 2014 г. работы возобновились под руководством благочинного Боровичского округа протоиерея Иоанна Мороко. К храму, как к месту, связанному с именем игумении Таисии, приезжают паломники. Здесь, находится поклонный крест у места, где предположительно похоронены её родители. В 2020 г. протоиереем Иоанном Мороко была совершена Божественная литургия, первая за 80 лет с момента закрытия храма.В настоящее время, благодаря заботе и помощи неравнодушных людей. храм приобрел красивый величественный вид, и клиром кафедрального Успенского собора в нём совершаются регулярные Богослужения.

### <u> « Соровичский епархиальный вестник (Сорожиост 2024</u>)

Батюшка живёт на «новых территориях». И женщина эта, Зинаида, — тоже. Как раз в том селе, где у отца Евгения храм. Но на службах бывает редко. Возможности нет. К сыну больному, лежачему, прикована. 40 лет уже.

– И знаешь, Лен... Заедешь иногда к Зинаиде, посидишь немного, поговоришь, и как будто душу тебе святой водой омыли, — говорил мне отец Евгений. — Выходишь, а на сердце — Пасха. Столько в ней кротости, тихости, какой-то детской веры, любви. И благодарности... Главное — благодарности Богу. Она так и повторяет всё время: «Батюшкабатюшка! Господь такой милостивый, я так Ему за всё благодарна! Как люди могут в Него не верить? Бедные, бедные люди».

Благодарность... Человеку нецерковному, да и церковному тоже, тяжело понять, за что Зинаида благодарна Богу. Сложно осознать, как она вообще живёт, а тут ещё и благодарность. Сын... 40 лет ему, а Зинаиде 70. И все 40 лет он лежит. ДЦП у него или что-то подобное. Батюшка точно сказать не может. Ходит под себя, кормит старая мать его с ложки. 40 лет пелёнки и простыни из-под него стирает. Памперсы меняет, которые не всегда есть. Дорого. Моет, переодевает. 40 лет! И мало что он понимает. Улыбается только иногда, и слюни текут. Но это ещё полбеды. Семейное это у них. Наследственное.

— Ген какой-то поломан. Девочки рождаются здоровыми, а все мальчики — тяжелобольными, — объяснял отец Евгений. — Зинаида сама — обычная женщина, а брат её покойный — лежачий. Я его отпевал. Она родителям всё детство своё и юность за ним ухаживать помогала. А потом своего такого же родила... Кроме сына, у неё ещё дочь есть. Здоровая. А у дочери — сын, внук Зинаиды, тоже был лежачим. И за ним ухаживать помогала. Умер подростком. И его я отпевал... Так что и внука она похоронила. Ну, а муж у неё погиб лет 15 назад. Вот так. А она благодарит! За что? Да за то, что Бог рядом и помогает ей крест её тяжеленный нести. За то, что Он есть. Просто есть! Всё!

Зинаида, как я уже сказала, в храме гость нечастый. И рада бы, да сына оставить не может. Дочь работает много, да и своя семья у неё. Но на Рождество и Пасху старается. И обязательно исповедуется, причащается. Кто-то из «матёрых прихожан» посматривает на неё снисходительно. Бабка уже — а не знает почти ничего. И сядет не когда нужно, и спросит что-нибудь не вовремя. Шикнут на неё, а она не обижается:

- Люди добрые помочь хотят. За что ж обижаться?
- С точки зрения богословской науки, Зинаида — человек, конечно, необразованный, рассказывал батюшка. — Она и молится просто, как ребёнок. Слышал я однажды, как говорила она, глядя в небо: «Папка, мамка, если можно вам там, у Бога, за нас попросить, попросите, пожалуйста». Они у неё умерли давно. Но так бывает, что люди мало знают, а сердце для Христа открыто. И тянутся они ко Господу всей душой. Живут по Его законам. И всё, что она говорит и делает, — это так по-евангельски, что просто диву даёшься. Вот, например, сын у неё засыпает рано, часов



### СВЯТАЯ С «НОВЫХ ТЕРРИТОРИЙ»

— Ты не представляешь, что это за человек! Как у владыки Тихона (Шевкунова) несвятая святая нашего времени, — говорил мне мой друг отец Евгений. — Смотрит она на этих людей, которые её гонят, издеваются над ней, и плачет. Не о себе плачет — о них. Это как Христа вели среди злобствующей толпы, и Он о них плакал. А они Его ещё и к кресту прибили.

в 8-9 вечера. Так она вместо того, чтобы тоже отдыхать, по сельским бабушкам бежит. Которые старше её. «Теть Мань, вам чего нужно? Воды принести? Сейчас». — «Баб Шур, вы хотите чего-нибудь? Молочка? Уже бегу». Она мне потом говорила: «Вот представьте, батюшка, баба Шура умерла бы утром — ей же лет-то сколько!.. А молока с вечера не попила. Хотела, а не попила. Я, окаянная, не принесла. И как мне потом с этим жить?»

На днях отец Евгений по пути из храма заехал, по обыкновению, к Зинаиде. Просфорок привёз, ещё чего-то. А она сидит и плачет.

- Что вы плачете, тётя Зина?
- Людей жалко...

Жалко ей подругу Валентину. С Валентиной они ровесницы. В одном селе выросли. В тот день вместе ходили пенсию переоформлять. Зинаиде ещё и с «инвалидными» выплатами сына разобраться надо было. Там сейчас со всем этим непросто. Сначала никаких «органов» не было, старые ушли, новые не пришли. Потом вроде бы пришли, но не очень понимали, что делать. Атакуют бабушки и дедушки испуганных сотрудниц новоиспечённого Пенсионного фонда. А тем бы самим кто что рассказал. В общем, очередь огромная, душно, нервно, зло. Это вам не наши талончики в МФЦ. Встали Зинаида с Валентиной в конце, ждут.

Кто-то приходит: «Так, мне на работу, я без очереди!». Другая: «У меня дома внучка одна! Мне надо! Ну и что, что уже подросток! Она ж ребёнок!» А тетя Зина стояла, молчала, даже не думала никуда лезть. И, кроме Валентины, никто и не знал в той очереди, что дома у неё инвалид лежачий. Только молилась про себя, чтобы сын не очень разволновался, что её долго нет. Это ему опасно.

Вдруг дверь кабинета открылась и вышла девушка молодая:

— Иванов, Петров, Сидоров, Ромашкина (допустим) в очереди есть?

А Зинаида как раз «Ромашкина».

- Я есть! А что случилось?
- Ничего! Вы без очереди!

Та даже растерялась: «Как так?!» Но, наверное, там в документах прочитали, что за сын у неё. А отец Евгений вообще считает, что Господь так распорядился.

 Давайте-давайте быстрее, что вы стоите? — торопит её девушка.

Пошла Зинаида к кабинету, а тут подруга ее, Валентина:

- Да что ж это такое! Одним ничего, мучаются они в Пенсионных фондах этих! А кому-то всё! «Пройдите, будьте любезны! Вам без очереди». А чем ты лучше меня, что тебе так везёт! Даже инвалид у тебя, чтобы тебе без очереди ходить!
- Тётя Зина даже извиняться перед ней начала, пропустить вместо себя хотела, но девушка её затолкала в кабинет. А когда вышла, Валентина и не попрощалась с ней, — рассказывал отец Евгений. — «Да не плачьте вы, тёть Зин, — говорю. — Люди не всегда вам помогают, так вам помогает Господь! Милует вас. Видите, как Он всё управил! Вы домой быстрее вернулись, к сыну вашему». — «Ой, Боженька всегда рядом, — отвечает. — И так Он меня любит! Я иногда спрашиваю Его: «Господи! Ты за что мне так помогаешь? Я же Тебе ничем ответить не могу. Даже в храм почти не хожу». А Он — всё равно помогает! А плачу я чего? Так Валентину жалко. Как же она злилась в очереди той. Всю жизнь ведь меня знает, сына моего. Как брата, внука хоронила знает. А позавидовала... Плохо ей, вот и плачу. Помочь хочу, а чем тут поможешь? Хорошая она, но в Бога не верит. Вот и мучается».

Жалко тёте Зине и Романа Алексеевича. Тоже всю жизнь они в одном селе. И, как и Валентина, всё он о ней знает.

- Знаешь, как бывает. Прёт из людей злоба, и срываются они на самых слабых и беззащитных, — говорил отец Евгений. — Так и дед

этот. На войну злится, а на Зинаиде вымещает. Она же ответить не может. Не так давно стали их село обстреливать с украинской стороны. Раньше редко было, а сейчас всё чаще. Прилеты как раз недалеко от дома тёти Зины были. Сидела она у кровати сына, за руку его держала, молилась. И тут дед Роман звонит: «Ну, что? Небось даже в подвал со своим Генкой-калекой спуститься не можешь?!» И смеется. Издевается. Почему? Нормальному человеку и не понять... Конечно, тётя Зина не может сына в подвал снести. Как она его, сорокалетнего, снесёт?

Рассказывала Зинаида про это отцу Евгению и плакала:

- Как же жалко его! Страшно ему, больно, помолиться бы, а не умеет. Вот и звонит мне. Чтобы не одному больно и страшно было. Бедный он, тяжело ему. И Богу тяжело на него смотреть. Он же хочет, чтобы все мы радостными были! А Рома хороший, только в Бога не верит. Вот и мучается. А я что? Меня Господь вон как милует. Не попали даже осколки.
- Слушал я её, смотрел на эти слёзы и думал: Вот лежит человек у подножия Креста. Кроткий, смиренный, безропотный. И плачет. Не о себе. О Христе, Которому тяжело, Которого распяли. О людях, которые это сделали и делают. О мире, в котором «все должны быть радостными, но почему-то не радуются». Именно так, наверное, бывает, когда святость сталкивается с нами — с человечеством. Видит святость эта, как люди ненавидят друг друга, завидуют, обижают, и сами от этого мучаются, и плачет о них. Они в эту святость плюют, а она ещё больше их жалеет. И понять не может: как так можно жить, если есть Бог? Вот такая наша тетя Зина. Несвятая святая.
- ...Стемнело тогда уже, а отец Евгений все сидел у Зинаиды. Тихо рядом с ней, мирно. Помолились вместе. Ещё поговорили. Батюшка поделился, что пост, вон, закончился, Рождество Христово встретили, хорошо бы по селу проехать, поздравить «прихожанчиков», так он их называет, да особо нечем.
- Вы, батюшка, не расстраивайтесь, Господь всегда в хорошем помогает, — сказала ему Зинаида. И засмущалась: кто она такая, чтобы священника жизни учить?!

Ещё немного посидели. И тут у отца Евгения зазвонил телефон.

— Благодетель один, магазины у него: «Отец, сардельки хочу вам пожертвовать на Святки. Копченые. 10 ящиков». Мне даже страшно стало — вот как близко Господь, говорил мне батюшка. — Кто-то скажет: «Совпадение». Но уверен я, что неслучайно мне позвонили, когда я у тёти Зины был и с ней о поздравлении говорил. Может, вздохнула она про себя: «Папка, мамка, попросите там Боженьку отцу Евгению с подарками прихожанчикам помочь». А если и не вздохнула, то Господь всё равно с ней рядом стоит, за руку её держит, милует. Вот и мне, грешному, перепало. Я потом эти сардельки людям дарил. А что? Самое оно, после поста-то. И тёте Зине оставил. Радовалась она, как ребёнок. И все удивлялась, за что ей Боженька так помогает? Она же ничем Ему ответить не может.

Елена Кучеренко

### БЛАГОДАРИТЕ БОГА ДАЖЕ ЗА БЛОХ

Удивительна история христианки по имени Корри тен Бом (1892-1983) родом из Нидерландов. Во время Второй мировой войны Корри скрывала в своём доме еврейских беженцев. Всего усилиями этой женщины было спасено 800 человеческих жизней. 28 февраля 1944 г. гестапо узнало о деятельности Корри, и в тот же день её вместе с отцом Каспером и сестрой Бетси арестовали. Каспер умер через десять дней. Корри и Бетси через несколько месяцев отправили в концлагерь Равенсбрюк.

В тяжелейших лагерных условиях Корри и Бетси находили силы проводить богослужения, призывать людей к Богу. Через их самоотверженное служение Богу и людям ко Христу обратились сотни заключённых. Удивительно, что, испытывая такие тяжести, Корри за всё благодарила Бога: за жизнь, за место, куда она попала, за всех, кто рядом с ней. Но вот однажды Корри смутилась: как можно благодарить, когда тебя кусают блохи. Это просто невыносимо. Но Бетси остановила сестру: в Слове Божьем написано: «За всё благодарите», будем благодарить и за блох.

Позже сестры узнали, почему охранники не заходили в их барак, в то время как в другие бараки нацисты наведывались постоянно и издевались над несчастными узниками. Причина была довольно проста: надзиратели не хотели быть укушенными блохами.

Корри выжила и после войны основала приют для жертв концлагерей. С живым словом Евангелия и рассказами о своей жизни она объездила многие страны.



### Авва Агафон о молитве

Братья спросили авву Агафона:

 Какой подвиг в монашеском жительстве труднее прочих?

Он отвечал:

- Простите меня! Полагаю, что подвиг молитвы труднее всех прочих подвигов. Когда человек захочет излить пред Богом молитву свою, тогда враги, демоны, спешат воспрепятствовать молитве, зная, что никакой подвиг не опасен для них настолько, насколько опасна молитва, принесённая Богу от всей души. Во всяком другом подвиге, который возложит на себя посвятившийся монашескому жительству, хотя бы он нёс этот подвиг настойчиво и постоянно, стяжает и имеет некоторое упокоение; но молитва до последнего издыхания сопряжена с трудом тяжкой борьбы.