

# SOPOBURCIO FINANCIALITA EN PROPERTA DE LA CONTRE DEL CONTRE DE LA CONTRE DEL CONTRE DE LA CONTRE DEL CONTRE DE LA CONTRE D

Печатается по благословению Преосвященнейшего Ефрема, епископа Боровичского и Пестовского

№9 (49) сентябрь 2021 (6+)

Ежемесячная газета Боровичской епархии Новгородской митрополии. Основана в сентябре 2017 г.

Когда окончились ужасные гонения римских императоров на христиан, и великий равноапостольный император Константин положил конец язычеству во всей Римской империи, тогда Господь наш Иисус Христос вложил в сердце равноапостольной Елены, матери его, мысль найти крест Его и явить его миру. По её приказанию был разрушен храм Венеры, глубоко вырыта земля под ним, и найдено три одинаковых креста. Патриарх Иерусалимский Макарий велел остановить проходившую мимо погребальную процессию и возлагать на умершего три креста. Воскресением умершего Христос Бог указал Свой крест. Пред огромной толпой народа стоявший на возвышенном месте Патриарх воздвигал крест Христов и опускал его, когда руки его ослабевали, а собравшийся во множестве народ непрестанно воспевал с радостью и трепетом: Господи, помилуй! Господи, помилуй! Господи, помилуй!

«Достойно и праведно поклонятися Кресту Христову, — говорит в своем слове на Воздвижение святитель Ростовский Димитрий, российский Златоуст, — ибо этим благословенным Древом была умерщвлена смерть и дарована жизнь».

После обретения Животворящего Креста Господня равноапостольный император Константин повелел воздвигнуть в Иерусалиме величественный и обширный храм в честь Воскресения Христова, включивший в себя и Гроб Господень, и Голгофу.

Храм строился десять лет и был освящен 13/26 сентября 335 г., а на следующий день Крест Господень был воздвигнут в храме, и в этот день (27 сентября) было установлено праздновать Воздвижение Честного и Животворящего Креста Господня.

А Церковь впервые в этот день запела: «Кресту Твоему поклоняемся, Владыко, и святое Воскресение Твое славим!». И с тех пор Святая Церковь в этот великий праздник напоминает



# КРЕСТУ ТВОЕМУ ПОКЛОНЯЕМСЯ, ВЛАДЫКО

нам о кресте Господнем воздвижением его на все стороны на всенощном бдении. И ещё два раза в год, в Неделю крестопоклонную и первого августа в праздник Происхождения Честных Древ креста Господня Святая Церковь напоминает о кресте изнесением его из алтаря к народу и троекратным поклонением ему при всеобщем пении: «Кресту Твоем по-

клоняемся, Владыко, и святое Воскресение твое славим».

О, как важно это троекратное напоминание о кресте Христовом! Как легко забыли бы о нём без этих напоминаний! Ибо только о телесных нуждах наших и земных благах мы никогда не забываем, а о самом важном — о неизгладимом начертании креста Христова на сердцах наших — несравненно меньше помним, и тем меньше помним, чем больше заняты делами земными. Поэтому в частых напоминаниях о кресте Христовом всего больше нуждаются слабые и средние христиане, не ставящие целью своей жизни стать друзьями Христовыми чрез постоянное исполнение заповедей Его. Таких великое множество в малом стаде Христовом. Но есть в этом стаде и другие, которые вместе с апостолом Павлом могут сказать: «Крестом для меня мир распят, и я для мира» (Галат. 6, 14). Им не надо напоминать о кресте Христовом, ибо

они никогда не забывают о нём. Но есть и бесчисленное множество людей, тоже не нуждающихся в напоминаниях о кресте Христовом, ибо не веруют в Господа Иисуса Христа и вполне равнодушны к великой святыне христианской — кресту Господню, или даже ненавидят и попирают её, так как Христос мешает им идти их собственным путём. А вы, рабы Божии, не смущайтесь умножением неверия, ибо о нём сказал Своё страшное пророческое слово Господь и Бог наш Иисус Христос: «Когда придет Сын Человеческий, найдёт ли веру на земле?». Утешайтесь другим великим пророчеством Его о том, что и врата адовы не одолеют Церкви Его. Доброй и чистой жизнью, всегдашней молитвой и прежде всего исполнением заповедей Христовых всё более близкими становитесь Ему. И тогда неизгладимо будет начертан на сердцах ваших светозарный крест Христов.

Святитель Лука (Войно-Ясенецкий)

«Сей день Господень, радуйтеся людие»! Так восклицает сегодня святая Церковь Христова. Какой же день Господень, когда отмечаем мы рождение Девы Марии?

Вы знаете, как томилось человечество, когда вследствие грехопадения оборвалась благодатная живая связь земли с Богом. Во власти тьмы томилось человечество. «Изведи из темницы душу мою», — восклицал человек Ветхого Завета. Душевный мрак, как следствие греха, так овладел человеком, что жизнь воистину стала подобной темничному заточению. Люди ждали вызволения из — под власти этого мрака. Они знали, что должен прийти Тот, Который уничтожит власть греха над человеком, и ожидали Ero. О Hëм говорили не только пророки, о Нём говорили Божиим светом осиянные мужи из язычников. И эти мужи и ветхозаветные пророки возвещали, что утерянная между Небом и землею связь должна быть восстановлена, а человечество к этому должно приготовиться.

На это указывал и Сам Господь Промыслитель. Вы помните бегство Иакова от своего брата Исава? Иаков, утомлённый бегством от брата, заснул в пустыне. И вот, видит он Лестницу, поднимающуюся от земли к небу, и по этой Лестнице сходят на землю и поднимаются на небо ангелы, а на вершине этой Лестницы видит он Господа, Который говорит ему: «Не бойся, Я с тобою!»

В лице Девы Марии и явило человечество эту Лестницу, своей чистотой, верой и любовью поднявшуюся от земли к небу, и по этой Лестнице сошёл к нам на землю Сын Божий, Господь наш Иисус Христос.

Рождество Девы Марии — это день, предвестивший приближение человечеством ожидаемого Све-

# РОЖДЕСТВО ПРЕСВЯТОЙ БОГОРОДИЦЫ



та, должного вывести человечество из-под власти тьмы. Светом тихим величаем мы Сына Божия-Мессию. Солнцем правды, с небес сошедшим, чтобы просветить и освятить вселенную и человека, называем мы Христа. И вот рождество Пресвятой Девы Марии и явилось первой звёдочкой, предвестившей сошествие на землю Солнца правды и Света разума. Вот почему восклицает в день сей Церковь Христова: «Сей день Господень, радуйтеся людие».

Мы особо торжественно празднуем день рождения Марии Девы (21 сентября) ещё и потому, что этот день является начальным праздником всех Господских праздников. В лице днесь Родившейся, в пустыне жизни ветхозаветного человечества, явился как бы ручеёк животворящий, который затем превратился в поток воды живой для всех людей. «Радуйтеся, людие!», и как нам не

радоваться о Той, Которая явилась для нас звездой путеводной. Отмечая этот великий день в жизни человечества, продолжаем мы плыть по бурному житейскому грозному морю со взором, обращённым к Той, которая в своём лице явила человечеству образ чистоты, любви, веры, смирения и кротости.

Из уст Самого Господа слышали мы сегодня слова, обращённые к страждущей женщине-хананеянке: «О, женщина, велика вера твоя: да будет тебе по желанию твоему». Прилагая усилия к тому, чтобы совершить нам путь нашего земного странствования в чистоте сердца, в любви и в верности Господу нашему Иисусу Христу, по ходатайству Девы Пречистой услышим и мы с вами тихий глас Господень: «Дерзай, чадо, да будет и тебе по желанию твоему». Аминь.

Епископ Митрофан Зноско-Боровский



#### Усекновение главы Иоанна Предтечи

В Русской православной церкви Усекновение главы Иоанна Предтечи относится к числу Великих праздников и празднуется (29 августа /11 сентября). В какой бы день недели этот праздник ни попадал, включая вос-

кресенье, этот день всегда в Православной церкви в память о великом постнике Иоанне (который питался в пустыне только акридами и диким мёдом и вёл суровый образ жизни) является днём строгого поста, когда запрещено есть не только мясную и молочную пищу, но даже рыбу.

#### Тропа́рь, гла́с 2:

Па́мять пра́веднаго с похвала́ми, тебе́ же довле́ет свиде́тельство Госпо́дне, Предте́че: показа́л бо ся еси́ вои́стинну и проро́ков честне́йший, я́ко и в струя́х крести́ти сподо́бился еси́ Пропове́даннаго. Те́мже за и́стину пострада́в, ра́дуяся, благовести́л еси́ и су́щим во а́де Бо́га, я́вльшагося пло́тию, взе́млющаго гре́х ми́ра и подаю́щаго на́м ве́лию ми́лость.

#### Конда́к, гла́с 5:

Предтечево славное усекновение смотрение бысть некое Божественное, да и сущим во аде Спасово проповесть пришествие. Да рыдает убо Иродия, беззаконное убийство испросивши: не закон бо Божий, ни живый век возлюби, но притворный, привременный.

# С НОВЫМ УЧЕБНЫМ ГОДОМ!

Дорогие педагоги и учащиеся! Сердечно поздравляю вас с началом нового учебного года. С первых лет нашей сознательной жизни мы начинаем учиться. Особым, и, наверное, самым запоминающимся этапом в нашей жизни становится школа, где всякий человек получает не только знания, но и учится быть человеком, постигает науку жизни.

Главная задача в период обучения состоит не только в том, чтобы получить знания, но научиться созидать себя как сильную личность, способную достигать поставленных целей, овладеть навыком самодисциплины и собранности, быть способным преодолевать трудности, творить добро.

Помощи Божией вам, уважаемые педагоги, в вашем благородном труде. «Полезно учить наукам и художествам, но необходимо учить жить по-христиански» — писал святитель Тихон Задонский в своём труде «Сокровище духовное, от мира собира-

Помощи Божией вам, дорогие ученики в обучении. «Если так дорого школьное время, — говорил святой Алексий Мечев в Слове перед началом учения, — необходимо учиться беречь его, беречь прежде всего от главного грабителя — лености, которая любит на завтра откладывать самые неотложные дела, забывая, что каждый день несёт свои заботы».

Успехов вам! Благословение Божие да пребудет со всеми вами.

14 сентября (1 сентября ст.ст.) Православной Церковью празднуется церковное новолетие, называемое также началом индикта.

Дорогие братья и сестры! Сердечно поздравляю вас с церковным новолетием — новым церковным годом! Господь ждёт от нас крепкой православной веры, несомненной надежды на Него, добродетельной жизни и нелицемерной любви.

Молитвенно желаю вам пребывания в духе любви к заповедям Божиим, ибо Господь дарует «мир мног» всем возлюбившим Его закон (Пс. 118, 165).

Епископ Боровичский и Пестовский Ефрем

#### С Днём Ангела!

От всего сердца поздравляем с Днём Ангела настоятеля церкви Успения Божией Матери с. Опеченский Посад иерея Андрея Попова (**1 сентября**), насельника Свято-Духова монастыря иеромонаха Александра (Кустова) (**12 сентября**), и монахиню Евфимию (**29 сентября**).

Да хранит Вас Господь по молитвам Ваших Небесных покровителей — мч. Андрея Стратилата, св. блгв. кн. Александра Невского, и вмц. Евфимии всехвальной — да подаёт всещедрую помощь во всех Ваших трудах на благо Церкви Христовой. Молитвенно желаем Вам здравия телесного, крепости сил, мирности духа на многая и благая лета.

Равноапостольный Косма Этолийский (в миру Константин), родился в 1714 г. в Этолии, Греция. Его отец был ткачём, мать отличалась благочестием. Он обучался сначала на родине под руководством архидиакона Анании Дервишана, а затем завершил своё образование на Святой Афонской Горе, в Ватопедском училище. Оставшись на Афоне в Филофеевской обители для преуспевания в духовных трудах, он был пострижен там в иноческий чин с именем Косма, а затем рукоположен в иеромонаха.

Стремление направить на путь спасения и укрепить в вере братьевхристиан побудило святого Косму испросить благословение духовных отцов и уйти в Константинополь. Там он овладел искусством красноречия и, получив письменное дозволение у патриарха Серафима II (а позднее и у его преемника Софрония) проповедовать Святое Евангелие, стал воз-

# РАВНОАПОСТОЛЬНЫЙ КОСМА

стантинополя и окрестных селениях, затем в придунайских княжествах, в Фессалониках, в Верии, в Македонии, в областях Химаре, Акарнании, Этолии, на острове Святой Мавры (ныне Лефкас), Кефалонии и в других местах. Путешествовал он пешком, на осле или кораблём. Его проповедь, исполненная благодати Святого Духа, простая, спокойная и кроткая, приносила христианам великую духовную пользу. Как и святым Своим апостолам, Сам Господь споспешествовал ему и утверждал слово его знамениями и чудесами. Проповедуя в Албании, в тех отдаленных местах её, где христианское благочестие было почти утрачено, среди одичавших и огрубевших людей, закосневших в грехах,

дил их к искреннему покаянию и исправлению.

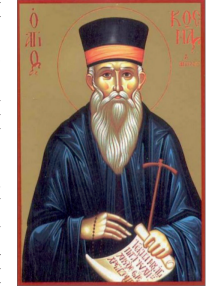
По его наставлению в селах открывались церковные училища, в общей сложности более 200; создавались приюты и церкви. Богатые жертвовали свои средства на благоустройство церквей, на покупку Священных Книг (которые святой раздавал грамотным), покрывал (которыми он наделял женщин, увещевая их ходить с покрытыми головами), чёток и крестов (которые он раздавал простому народу). Так как церкви не вмещали всех желавших послушать мудрого проповедника, святой Косма с собором иереев совершал бдения в полях, на площадях, где тысячи людей молились о живых и усопших и назидались его наставлениями. И везде, где останавливался святой Косма и говорил

свою проповедь, благодарные слушатели воздвигали большие деревянные кресты, которые оставались навсегда в память об этом.

Наделённый даром пророчества, святой Косма предсказал появление телефона, самолётов и воздушных бомбардировок. 25-летнее апостольское служение святого Космы завершилось мученической смертью в августе 1779 г. в Албании. В 65-летнем возрасте по наветам иудеев он был предан туркам и удавлен.

Тело его было брошено в реку, а через три дня обретено священником Марком и предано погребению близ селения Каликонтаси в Ардевузском монастыре Введения во храм Пресвятой Богородицы. Впоследствии частицы мощей священномученика были перенесены на благословение в разные места.

Его канонизация была совершена патриархом Константинопольским



Афинагором в 1961 г. День памяти святого 6 сентября.



# СВЯТЫЕ МУЧЕНИЦЫ

30 сентября святая Церковь прославляет память святых мучениц Веры, Надежды, Любови и матери их Софии, ублажая их страдания за веру в Господа нашего Иисуса Христа. Чтобы иметь представление о характере страданий святых мучениц, необходимо вспомнить время и обстоятельства, при которых совершался их мученический подвиг. Святая София жила в городе Риме, в Италии, во времена царствования императора Адриана. Лишившись ещё в молодых годах своего супруга, она принялась за воспитание своих оставшихся малолетних дочерей: Веры, Надежды и Любови, из которых

Вера была самая старшая — двенадцать лет, Надежде было десять, а Любови — девять лет. Будучи сама благочестивой и усердной христианкой, она старалась и дочерям своим привить тот же дух благочестия, веры и любви ко Господу нашему Иисусу Христу.

святой Косма Словом Божиим приво-

Они — и мать, и дочери её — имели горячую веру в Бога, в Троице славимого, а также в будущую блаженную жизнь, которую Бог обещает дать всем возлюбившим Его от всей души.. В то время воздвиглось страшное гонение на христиан, было много мучеников в Риме, и святая София часто беседовала о них со своими дочерьми. Но вот нашёлся один доносчик, который видя её благочестивое житие, сообщил о ней наместнику города Рима Антиоху, и тот потребовал святую Софию с дочерьми на суд к императору Адриану. Святая хорошо понимала, что ожидает её на этом суде, если она твёрдо исповедует христианскую веру, но за это она не беспокоилась. Беспокоилась София лишь за своих дочерей, которых, как она знала, судьи не постесняются предать на мучения. Устоят ли они в исповедничестве или нет, вот что её тревожило. И веруя, что Господь может их укрепить, они вчетвером помолились Господу, сказав: «Боже, Спасителю наш! Помоги нам славы ради имени Твоего», — и, осенив себя крестным знамением, отправились во дворец императора Адриана.

Последний удивился их спокойствию и бесстрашию и, расспросив о их вере, ничего им на этот раз не сделал, отослав их только на три дня в дом одной знатной римлянки в надежде, что та сумеет разубедить их. Но святое семейство было непоколебимо. Все отпущенное время они провели в молитве, приготовляя себя к ожидающим их мучениям. Святая София хорошо понимала, что детей её язычники будут стараться заставить отречься от Христа обещанием подарков и всяких удовольствий в этой жизни, потому она и старалась изобразить эти земные радости и утехи недостойными христианина, которому уготовано блаженство на небе. Она умоляла их пребыть верными Христу. «Не бойтесь мук, - продолжала она, - я верую, что Спаситель не оставит вас среди страданий. Он будет с вами неотступно, станет укреплять вас Своею благодатью, сплетая вам неувядающие венцы».

Через три дня святое семейство опять было позвано на суд к императору. Он же, видя что они остаются в исповедании христианской веры непреклонными, решил, что скорее удастся вынудить сестёр к отречению от Христа, если разговаривать с каждой из них по отдельности. Первой была призвана Вера, которая на предложение воздать почести богам, ответила отказом, за что её немилосердно стали бить по обнаженному телу, удивляясь при том сверхъестественному терпению девочки, ибо она не издала ни одного стона или жалобы. Тогда мучители усугубили её страдания, а именно отрезали у неё груди, что вызвало негодование и осуждение даже со стороны самих язычников. Затем её положили на раскаленную железную решетку, но никакого вреда от этого мученица не получила. Затем погружали её в кипящую смолу с маслом и здесь, среди самых тяжких страданий, хранил её Господь Спаситель. Тогда мучители, придя в неистовство и злобу, приговорили её к смерти через отсечение главы.

После того мучители расправились и с Надеждой и Любовью, также предав их смерти чрез усечение головы. Святая же мать их София за это время перенесла невыносимые ужасные душевные страдания. Она была истинною мученицею без пролития крови. Язычники не захотели предавать её мукам телесным, наоборот, разрешили ей похоронить своих дочерей за городом, и она, не отходя от могилы, тихо проливала свои слёзы, прося Господа, чтобы Он и её душу приобщил к душам святых мучениц. Господь исполнил её просьбу, и она в третий день мирно почила на могиле своих дочерей. Христиане похоронили её в той же могиле и почитали святую Софию мученицею Христовою, ибо мучима она была не менее возлюбленных чад своих, хотя и не пришлось ей пострадать подобно им телом.

Святая София, имея глубокую веру в Бога и в будущую вечную жизнь, убеждала дочерей не дорожить своей цветущей юностью, своей временной жизнью ради приобретения жизни будущей — и этим оказала им самую

большую любовь. Так же должны и мы смотреть на эту кратковременную, скоропреходящую жизнь и ничего не предпочитать будущей вечной жизни, которой не будет конца. Земная жизнь наша похожа на пар, который появляется, потом исчезает, и нет его. Родится человек, цветет здоровьем, красотою, потом стареет и умирает, и нет более человека. А если так, то жертвовать временною жизнию ради целей высших есть дело похвальное. Если положить жизнь свою ради ближнего — высокая степень добродетели, то пожертвовать ею ради Христа — мученический подвиг, который будет увенчан Самим Господом. Ведь и слово Его гласит: Кто хочет душу свою сберечь, тот потеряет её, а кто потеряет душу свою ради Меня тот сбережет её. Таким образом, дорогие, Господь от нас требует к Нему жертвенной любви, любви делом, как принесли Ему святые мученицы Вера, Надежда, Любовь и матерь их София.

Итак, будем помнить, дорогие, что жизнь наша кратковременна и что дана она нам для приготовления себя к вечности, что наступит, непременно наступит воскресение и будущая вечная жизнь. Расположим же свою жизнь так, чтобы вместе со святым апостолом Павлом каждый из нас смог сказать: Подвигом добрым я подвизался, течение совершил, веру сохранил; а теперь готовится мне венец правды, который даст мне Господь, праведный Судия, в день оный (2Тим. 4:7-8).

Архимандрит Кирилл Павлов

Разве мало смущается сердце ваше? Смущается оно тем, что вы видите вокруг себя; смущается, когда вы впадаете в искушения, когда посылает вам Господь испытания, когда вы терпите горе, когда тоска овладевает сердцем вашим, — тогда смущается сердце ваше. А Господь говорит: «Да не смущается сердце ваше; веруйте в Бога, и в Меня веруйте». Только это одно нужно: только вера в Бога, вера в Господа Иисуса Христа; эта вера отгонит всякое смущение от вас, она единое прибежище в скорбях ваших, в испытаниях ваших, в смущениях ваших.

«В доме Отца Моего обителей много. А если бы не так, Я сказал бы вам: Я иду приготовить место вам». О каком это доме Отца Своего говорит Христос? Это, конечно, выражение образное, у Бога нет никаких дворцов, подобных дворцам царским, нет многих комнат для слуг или родственников царских. У Него нет никаких видимых материальных обителей. Что же значат эти слова Христовы о многих обителях у Отца нашего Небесного?

Это значит, что: каждый из нас во время жизни своей готовит себе будущую судьбу свою. Если сердце его полно веры, надежды и любви, то готовит он себе жизнь блаженную, жизнь вечную, ибо далеко сердце его от пути неправедного. Но ведь все мы в разной мере приобретаем чистоту сердца, в разной мере имеем веру, надежду и любовь. Были великие святые, которые при жизни становились ангелами во плолись до необычайной высоты богопознания и получили драгоценные дары Святого Духа. Такие святые, когда переходили в жизнь вечную, способны были к самому глубокому, самому чистому и непосредственному общению с Богом, ибо сердце их уже при жизни стало храмом Божиим.

А мы, далёкие от такой святости. чего мы можем ждать? Если не творили дел совершенно беззаконных, не заслужили муки вечной, то ждём радости и покоя в жизни вечной. Но так как сердце наше чрезвычайно далеко от такой меры чистоты, до какой дошли сердца праведных, так как много в нас ещё нечистоты, то не способны мы к такому глубокому, великому, непосредственному общению с Богом, к какому способны святые. Мы не можем жить в светозарных обителях Бо-



жиих, в которых обитает Сам Бог, мы ещё недостойны этого, для нас уготованы обители малые, ибо много обителей у Отца Небесного. Есть у Бога великие и преславные обители, есть средние, есть малые обители. И по заслугам своим, по степени очищения сердца своего, получим ту или иную обитель от Бога.

Но и те, которые вселятся в самые малые обители, будут способны к бесконечному, беспрерывному совершенствованию душ своих в жизни вечной. То, чего не успели и не смогли сделать во время жизни земной, они сделают в этих малых обителях. И будет постепенно возвышаться дух их, постепенно просвещаться и освещаться от Бога. И ждёт их, как и великих святых, вечная радость. Это утешение для всех нас, слабых и плохих христиан, далёких от того совершенства, какое заповедал нам Господь Иисус Христос: «Будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный» (Мф. 5, 48). Далеко нам до этого. Но не будем падать духом: если и плохие мы христиане, будем знать, что у Отца Небесного

Если только мы не такие великие, тяжкие грешники, которые возненавидели Бога, которые богохульствуют, о которых говорит апостол Павел в Первом послании к Коринфянам: «Или не знаете, что неправедные Царства Божия не наследуют»? Если вы не таковы, то не теряйте надежды на то, что и для вас уготована обитель в доме Отца Небесного. Господь, говорил: «Я пойду и приготовлю для вас обители в доме Отца Моего». Он говорил это апостолам, а в их лице и всем христианам. Это надо нам знать. «И когда пойду и приготовлю вам место, приду опять и возьму вас к Себе, чтобы и вы были, где Я» (Ин. 14, 3). Он приготовил место апостолам Своим, он приготовил место всем, у кого чистое сердце, всем, достойным общения с Богом.

«А куда Я иду, вы знаете, и путь знаете». Фома сказал Ему: «Господи! не знаем, куда идёшь; и как можем знать путь»? (Ин. 14, 4-5). Что ответил Фоме Иисус? Он сказал: «Я есмь путь и Истина и Жизнь; никто не приходит к Отцу, как только через Меня». Он есть для всех нас путь в Царство Божие, Он показал нам путь туда. Он дал заповеди Свои, которые, если будем их испол нять, приведут нас в Царство Божие.

Итак, верьте, что Он, Господь наш Иисус Христос, есть Путь, Истина и Жизнь. Только Он даёт истинную, чистую, святую жизнь. «Никто не приходит к Отцу, как только через Меня». Эти слова запомните: Он есть путь наш к Богу, путь в Царство Божие, и никто не приходит к Отцу, как только этим путём. Это запомните. Веруйте всем сердцем в Него, исполняйте заповеди Его, примите твёрдое решение идти по указанному Им пути. И только тогда, когда это сделаете, сможете прийти к Отцу Небесному, только тогда откроется вам вход в Царство Божие. Этого да сподобит всех нас Всеблагой и Всемилостивый Господь наш Иисус Христос!

> Из сборника «Спешите идти за Христом».

19 сентября — Неделя 13-я по Пятидесятнице, притча о злых виноградарях

# НАМ ДАН ВИНОГРАДНИК ХРИСТОВ — НАША ДУША

Стремление как-то преуспеть, развиться в этой жизни заложено в нас Самим Богом. Это желание для человека естественно, только вот плоды, которые мы выращиваем, совсем не те, которых ждёт от нас Господь. Господь дал нам совсем другой виноградник и хочет, чтобы мы в нём вырастили прежде всего плоды духовные. А наша земная жизнь так устроена, что мы живём среди грешников и сами грешники, потому и плоды, которые мы получаем, это плоды греховные. Поэтому очень многие люди, в конце концов, терпят величайший урон и бывают очень разочарованы всей своей жизнью. Это происходит потому, что они были очарованы, но не тем, а когда жизнь подходит к концу и приходится умирать, всё, что строили, на глазах рушится и наступает разочарование.

А Господь каждого человека хочет спасти: и любого из нас, и заблудших наших детей и родственников, о которых болит наше сердце, и всех людей, где бы они ни жили и к какому народу ни принадлежали, - каждого Господь хочет спасти. И делает Он это разными путями. Если мы вспомним, как мы приходили к Богу, то окажется, что Господь призывал к Себе всех по-разному, потому что каждый из нас человек особенный, и Господь, как самый замечательный Пастырь, как подлинно любящий Отец, к каждому ищет особый подход, каждого нежит, каждого лелеет, каждого хочет обратить, посылает ему гонцов.

Вся наша жизнь состоит из таких вех, призывов. А человек часто отвергает этот призыв. Какие-то случаются в его жизни обстоятельства или встреча с другим человеком, через которого призыв Божий звучит, а он это отвергает, как отвергали в притче делатели виноградника тех, кого посылал им домовитый хозяин.

Эти призывы Божии постоянно звучат, с самого детства. Только ребёночек начинает какую-то осмысленную жизнь, уже все вокруг, и в яслях, и дома, и на улице, часто даже люди совершенно неверующие, — ему говорят о послушании. Спрашивается: а почему он должен слушаться? Где это записано? Почему ребёночек, будучи ещё неразумным и не имеющим жизненного опыта, должен обязательно делать то, что ему советуют люди, которые старше его: мама, бабушка, папа, воспитательница в детском саду?

Причина в том, что мы отпали от Бога через непослушание, поэтому слово о послушании уже с детства начинает звучать в мозгу, в душе человека. Любой маленький ребёнок подспудно чувствует, что, когда он не слушается, в этом есть его величайшая неправота. И хотя грех, который в нём живет уже от рождения, восстаёт против этого послушания, но тем не менее совесть, которая в нём есть, говорит, что он должен слушаться.

Призыв к послушанию есть первая христианская добродетель, которая начинает в маленьком человеке звучать. И начинается первая борьба человека с Богом: примет он призыв, который звучит через людей, желающих ему добра, или отвергнет, изгонит вон этих посланников Божиих. Потому что каждый встреченный нами человек есть посланник Божий, а тем более тот, который призывает нас к добру. И если человек отверг этот призыв, он отвергает и следующий — следующих рабов, пока не ввергается в пучину ада: Господь на время убирает Свою защищающую руку, и человек начинает проваливаться. Может быть, некоторые из нас испытали это духовно переживаемое состояние, когда ты как бы летишь в пропасть, и свист в ушах, и уже ничто не может остановить.

Что тогда делать, куда идти? Естественная мысль у каждого в этот момент, независимо от воспитания, от того, что ему вдолбили в голову, что он сам себе намудровал, — обратиться к Богу. И если человек действительно «из глубины воззвах» и действительно возложил надежду на этот призыв, а не молится так, что «либо поможет. либо нет»; если он не ставит Богу никаких условий, а просто говорит: помоги, всю надежду на Тебя возлагаю, тогда Господь останавливает это падение и происходит первая встреча души человеческой и Духа Божия.

И когда эта встреча произошла, человек, если он трезвый и достаточно серьёзный, неизбежно идёт дальше. Он хочет всё-таки узнать: а кто же Он такой, Который меня остановил, Который меня спас? В его душе является благодарность. И идя по этому пути дальше, он обязательно встретится со Христом, Сыном Божиим. Так происходит другая встреча. У каждого из нас она тоже некогда произошла, как и у делателей виноградника. И каждый человек при встрече со Христом либо принимает Сына Божия и через Его заповеди усыновляется Отцу Небесному и становится не только делателем, но и наследником этого виноградника, начинает питаться от его плодов; либо он отвергает Сына Божия, убивает Его в себе. Другого пути просто нет, потому что, если человек равнодушно относится ко Христу, это всё равно убийство. Если человек проходит мимо этого события, что некогда Живой Бог ходил по земле, жил среди людей и пролил Свою Кровь, умер на Кресте в страшных мучениях, чтобы нас, вот таких глупых, заблудших, спасти. — если человек к этому равнодушен, если его это не интересует, то он перечеркивает свое спасение, он уже вне его. А если человек это принимает, то для него начинается новая жизнь — та, которую мы с вами пытаемся вести.

Но даже если мы пришли в храм, это ещё не значит, что мы достигли своего спасения. Апостол Павел говорит: «Мы спасены в надежде». Да, надежда есть для каждого из нас, как бы он ни был грешен, какие бы преступления ни совершил. Потому что раз Господь нас призвал, значит, Он всё-таки надеется, что мы перестанем врать, что мы перестанем блудить, упиваться вином, друг другу делать гадости; перестанем вести тот образ жизни, выращивать те волчцы и тернии, которые мы до сих пор взращивали, и будем выращивать плоды духовные. Он всё-таки надеется, Он нам дал этот шанс, Он нас сюда впустил. А теперь всё зависит от нас. Потому что отвержение Христа не всегда связано с тем, ходит человек в храм или не ходит. Можно ходить в храм и быть отвергнутым от Бога; и этому миллион свидетельств. Потому что знать об истине ещё не значит принадлежать ей, не значит жить так, как предписывает Бог.

И для каждого из нас есть возможность этого отторжения от Истины. Да, ты пришёл в церковь, причастился, на душе у тебя очень тепло, хорошо, батюшка по головке погладил, проповедь рассказал, все очень интересненько, и люди вокруг все прекрасные, воспитанные, интеллигентные, все очень культурно. Но это не есть христианство. Христианство начинается тогда, когда тебя бьют по правой щеке, а ты подставляешь левую. Вот только в этом акте начинается христианство, когда есть духовный плод, когда человек на пути ко греху в собственном сердце ставит препятствие — свою волю — и ни за что не хочет грешить. Хотя грех своей властной рукой зовёт его к себе, человек гово-



рит: нет, ради Христа я от тебя отказываюсь, я не хочу; хоть ты мне и сладок, а я не буду.

Вот это есть подлинная христианская жизнь. «Плод духовный есть любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание». И если мы эти плоды не вырастим в результате нашей церковной жизни, то вся наша жизнь бессмысленна. Господь отнимет у нас этот виноградник, наш дом останется пуст. Мы станем равнодушны ко всему: и к богослужению, и к Евангелию, и к исполнению заповедей. Как это бывает (не дай Бог такие опыты делать), что если неделю утренние молитвы не почитать, то уже на следующей неделе начать их читать — это почти невозможное усилие. И если годик в храм не походить, то начать опять ходить — это почти невозможное чудо. Если однажды себе позволить какой-то смертный грех, то потом опять вернуться к благодати Божией — это действительно нужно, чтобы некий космический переворот произошёл.

Поэтому наша жизнь в этом смысле очень трудна, она требует постоянного усилия, постоянного труда. И конечно, если бы не благодать Божия, которая нам помогает, мы никогда бы ничего не смогли, потому что если и есть в нас какое доброе движение, то это все от Бога и Им Самим создано. А если что есть в нас своё, так это грех, своеволие, непослушание, корысть, злоба, блудность, жадность и всё прочее, из чего соткана наша душа.

Нам дано очень много, нам дан виноградник Христов — наша душа. И Господь ждёт от нас плодов. Многие из нас в церковь уже ходят не один год. Давайте оглянёмся назад: чему мы здесь научились? Что мы, когда выходим из храма, можем этому миру явить? Господь повелел нам: «Да просветится свет ваш пред человеки». А где этот свет, если мы родственникам, самым ближайшим, которые любят нас, не можем этот свет явить, не можем зажечь их своей верой? Мы им что-то говорим, а они нас не приемлют. Почему, откуда этот барьер? Да потому, что наше христианство — это чаще всего просто декларации очень замечательных истин. А истинное христианство — это не декларация, христианство — это есть жизнь.

Поэтому нам надо обязательно эти плоды стяжать для того, чтобы их явить. И явление это и есть подлинная жизнь духовная. Мы с вами, дорогие братья и сёстры, призваны каждый к своей мере святости. Мы, конечно, не достигнем той святости, которой достигли угодники Божии древности, которые и чудесами прославились, и особенными дарованиями. Но каждый сам себя по благодати Божией управить в Небесное Царствие не только может, но и должен. Потому что иначе зачем мы приняли святое крещение? Цель этого — именно освящение всей нашей жизни во Христе.

Поэтому, всю надежду возлагая на Бога и на молитвы Церкви, будем совершать свой путь.

Протоиерей Дмитрий Смирнов



21 августа/**3 сентября** 1903 г. во время раздачи милостыни убогим монахам у Великих монастырских ворот русского Свято-Пантелеимонова монастыря на Афоне инок Гавриил сделал фотоснимок и, когда его проявил, на чёрно-белой фотографии, к своему величайшему удивлению, увидел образ Богоматери, смиренно получавшей благословенный хлеб.

# ЯВЛЕНИЕ СВЕТОПИСАННОГО ОБРАЗА ПРЕСВЯТОЙ БОГОРОДИЦЫ

Монастырские архивы свидетельствуют, что в период с конца XIX по начало XX вв. русские монахи еженедельно раздавали милостыню нуждающимся. Еженедельно из двух и Таганрога, где находились афонские подворья Свято-Пантелеимонова монастыря, приходили к афонской пристани корабли с продуктами питания и жизненно необходимыми материалами. Они предназначались для 3 000 насельников Свято-Пантелеимонова монастыря и 4 000 русскоязычных братьев, подвизавшихся в различных скитах, метохах, келлиях и каливах Святой Горы.

У Великих ворот обители собиралась толпа бедных монаховсиромахов и благочестивых странников. Сохранились данные о том, что около 600-800 человек получали из рук монахов хлебные лепёшки — череки. В урочные дни за милостынею к монастырским вратам стали приходить ничем не занимающиеся, упивающиеся и никому не

подчиняющиеся люди. 14 августа 1903 г. в монастырь поступило письмо, в котором выражалось недовольство относительно «бесполезной» и «вредной» милостыни. Высшее Священное управление Святой Горы потребовало от Священноначалия Свято-Пантелеимонова монастыря отменить раздачу милостыни и найти более приемлемую и несоблазнительную форму помощи. В послании, в частности, говорилось: «Подаваемая евангельски милостыня только тогда бывает приятна и любезна Богу, когда подаётся в разуме — людям, достойным милостыни и нуждающимся в оной. Даваемая же людям, которые недостойно представляют собой просителей милостыни и которые только на это посещение и рассчитывают, и ради этого и проживают здесь, тогда уж такая подача милостыни становится причиной вреда».

21 августа 1903 г., ровно через неделю после получения письма, монахи Русской обители решили в последний раз соблюсти традицию

и раздать милостыню, а уже потом зачитать присутствующим содержание письма. В это время по обыкновению у главной порты уже собрались в ожидании милостыни сотни нуждающихся и странствующих лю дей. Во время раздачи череков иеромонах Гавриил сделал фотоснимок, на котором проявился образ Богоматери, смиренно получавшей вместе с другими просителями благословенную милостыню. Глядя на необычный снимок, монахи тут же вспомнили рассказ инока Севастиана, слышавшего от портарей, будто «один пустынник видел несколько раз женщину при раздаче череков». Некоторые из подвижников, тоже видевших наяву Дивную Деву среди убогих монахов и просителей милостыни, хотели сказать об этом привратнику, однако в самый день фотографирования Её никто не видел.

Богородица неизменно промышляла о подвизающихся в Своём земном жребии. По велению Царицы Небесной монастырь продолжил удовлетворять нужды бедной братии: после братских трапез в обители устраивали трапезы для бедняков, а келарь выдавал им со склада продукты питания.

становления обители, чудесная фотография была размножена с приложением краткого описания события и распространялась среди паломников. Празднование в честь Светописанного образа было установлено Собором старцев монастыря в 2003 г. с благословения игумена архимандрита Иеремии в 100-летнюю годовщину явления для богослужебного увековечивания памяти чудесного события. Наименование «Светописанный образ» родилось в ходе составления богослужебного последования (слово «светописание» представляет собой буквальный перевод греческого слова «фотография»). Тогда же было создано иконописное изображение явления и была воссоздана историческая канва события.



Мы слышим историю о богатом юноше, о печали человека, который побоялся полагаться только на Бога. Всё есть у этого богатого человека, одного ему недостает — благодати. Не напоминает ли он многих из нас, всё соблюдающих, хранящих уставы Церкви, честно проходящих свой жизненный путь со строгостью, иногда, может быть, даже чрезмерной по отношению к себе?

Богатый человек в Евангелии, во всяком случае, вызывает сочувствие. 12 сенетября — Неделя 12-я по Пятидесятнице о богатом юноше

# ЕДИНСТВЕННЫЙ ПУТЬ К СОВЕРШЕНСТВУ

Когда Христос перечисляет заповеди: «не убивай», «не прелюбодействуй», «не обижай», «чти отца твоего и мать», он отвечает: «Все это я сохранил от юности моей». Христос, как сказано в Евангелии от Марка, взглянув на него, полюбил его. Но Он сделал ему неслыханное предложение. Он предложил ему совершенный разрыв с его богатством — не только материальным, но и духовным. Не то что Господь отменил для него заповеди, в которых заключена жизнь. Наоборот, Он указал на них как на единственный путь к совершенству, то есть к любви. Но сам человек никакими усилиями совершенства достигнуть не может. Этому человеку, который привык рассчитывать только на собственные усилия и на собственное богатство, Христос предлагает внезапно даром всё — всю Свою любовь, всё Своё совершенство: «Оставь всё и следуй за Мною».

Мы-то с вами знаем, что нельзя заработать вечную жизнь никаким тру-

дом, никакими подвигами, никто не может победить смерть и грех, стать «причастником Божественного естества» и храмом Духа Святого. И, тем не менее, как часто мы уподобляемся одной корреспондентке святителя Игнатия Брянчанинова, которая недоумевает, почему она, столь тщательно готовясь к исповеди, стараясь жить строго и внимательно, назвала все свои грехи, в том числе самые мелкие, а вышла из храма пустой, без радости. «Это потому произошло, ответил ей Святитель, — что ты думала рассчитаться с Богом сразу со всеми долгами, в то время как твои долги неоплатные».

Вечная жизнь — это пребывание с Богом, и всё заключается в том, чтобы узнать, что Христос — это Бог, и следовать за Ним путем Его заповедей. Все заповеди существуют для того, чтобы мы научились личным отношениям с Богом и с людьми, то есть любви. Чтобы Бог и люди стали для

нас живыми. «Всё соблюл», — говорит молодой человек, но его отношения с Богом и с людьми совершенно эгоистичны. Он в плену своих имений, материальных и духовных. Он в цепях, которые надо разбить.

Вечная жизнь — жизнь, которой живёт Христос Бог. Она — любовь и самоотдача, и жертвенная щедрость. Если мы узнаем, что такое вечная жизнь здесь, на земле, что от Христа исходит этот мир и эта радость, мы с радостью пойдём за Христом. И для нас будет понятно, что следовать за Христом — это служить людям, за которых Христос умер.

Каждый из нас пусть испытает себя сегодня, какая в нём печаль и какая радость, и в чем причина их. Богатый человек не мог решиться продать свои богатства, отделить себя от них. Этим объясняется печаль, с которой он, опустив голову, отошёл от Христа. Печаль того, кто был не в силах принять предложенную ему радость. Радость даётся только нищим духом. Только тем, кто смиренно молит о благодати, следуя за Христом. Юноша опечалился, потому что не мог приобрести совершенства по своей собственной тяжелой цене, и отказался принять его по лёгкой Христовой.

Но если такой человек погибает не можем мы не воскликнуть со всеми учениками Христовыми — «то кто же может спастись? » «Человекам это невозможно, — отвечает Христос, — но не Богу. Ибо все возможно Богу». Никогда не должно отчаиваться. В этих словах Спасителя сокрыта милость по отношению к богатому юноше, который отходит от Него. Не невозможно для Бога возвратить и его.

Где взять нам мужество и самоотверженность тех, кто, всё оставив, уходили в пустыню или принимали мученическую кончину? Давно ли Церковь наша была на кресте, когда все верные Господу уповали только на благодать и, лишённые всего, ничего не имели, кроме сокровища на небесах? Но каждому без исключения даётся смерть как потеря всего или как Пасха Господня.

Протоиерей Александр Шаргунов

### О ПРОРОЧЕСТВЕ СТАРЦА ИОАННА (КРЕСТЬЯНКИНА)

Две ночи подряд — 4 и 5 декабря 2000 г. архимандриту Иоанну(Крестьянкину) было откровение. Обе ночи ему были произнесены страшные предостерегающие слова, которые отец Иоанн затем собственноручно записал на листе бумаги. Фото листа с этими словами есть во многих книгах, посвященных жизнеописанию старца, в том числе, изданных в ближайшее после его кончины время (старец почил в 2006 г.). То есть подозревать, что пророчество кто-то сочинил недавно, после того, как нас посетила общая беда в виде пандемии коронавируса, нет никаких оснований.

Что же это были за слова?

Стой и смотри, что Я допустил для вашего вразумления без внезапной кончины людей. Виновных не ищите, виновных не ищите! Молитесь! Будьте в жизни всегда и во всём осторожны.

Обратите внимание, что местоимение «я» на фото написано старцем с заглавной буквы. В традиции право-

славной Церкви местоимения с большой буквы пишут, если они относятся к Богу или Пресвятой Богородице. Отсюда следует, что все написанные слова были произнесены (открыты) старцу Иоанну Самим Богом.

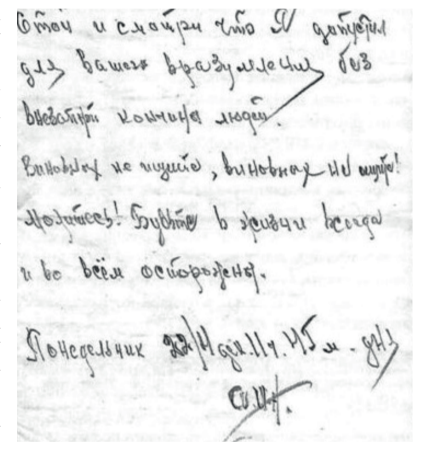
Анализируя эти пророческие слова в апреле 2020 г., епископ (ныне митрополит) Тихон (Шевкунов) говорит о том, что, когда старец Иоанн сообщил их своим духовным чадам, да и в последующее затем время, они оставались для всех чад загадочными и малопонятными. Но сейчас, когда в мир посетила общая скорбь, становится ясно, о чём было сообщено старцу. Владыка Тихон обращает внимание, что он не может со стопроцентной уверенностью сказать, что пророчество связано именно с сегодняшней ситуацией, однако связь пророческих слов с тем, что сейчас происходит в России и во всём мире, налицо.

Владыка говорит, что особенность заболевания действительно оставляет время на покаяние, без внезапной кончины людей. Во-первых, о ней уже известно повсеместно и каждый волей-неволей примеряет ситуацию на себя, и это уже заставляет человека задуматься, а, во-вторых, заболев,

человек имеет некоторое время, чтобы, предвидя все последствия (особенно это касается пожилых людей), принести Богу покаяние.

Далее владыка Тихон обращает внимание на записанные дважды слова: «Виновных не ищите, виновных не ищите!» и призывает не искать виноватых во вне, поскольку в итоге это только запутает и ни к чему не приведёт, но настоятельно рекомендует каждому посмотреть на свою жизнь, потому что виновны все — грехи каждого в совокупности привели к тому, что нам сейчас попущено Богом. Внешние причины текущего явления (чьё-то злое намерение или, наоборот, его отсутствие) могут быть какими угодно, но смотреть нужно не на это, а на то, почему в принципе Бог нам эту скорбь попустил. И здесь Владыка призывает нас осознать, что вклад внесён каждым, и каждому необходимо обратиться внутрь себя и принести покаяние Богу в своих грехах.

В заключение он выражает надежду, что общая беда приведёт людей к покаянию и исправлению, ведь всё, что нам даёт в этой жизни Бог, имеет своей конечной целью спасение человеческой души.



# НАДО ИЗУЧАТЬ СВЯЩЕННОЕ ПИСАНИЕ

Кому необходимо читать Библию? Молодым – чтобы узнать,как жить. Пожилым – чтобы изнать как имереть Чевежественным - для мудрости. Ученым – для смирения. Богатым - для сострадания. Бедным – для утешения. Слабым - для укрепления. Сильным – для кротости. Унылым – для вдохновения

Скажу, повторяя за очень многими и многими: «Надо изучать Священное Писание». В нём всё сказано. Да, в разные времена люди более чем достойные, в том числе достойные внимания и доверия, говорили о том, что прямо сейчас приходит время Апокалипсиса. Вот-вот придёт антихрист.

Отец Иоанн (Крестьянкин), когда записывал своё обращение по поводу ИНН, вспомнил, что в такой ситу-

ации были и преподобный Амвросий Оптинский, который говорил, что в самое ближайшее время придёт антихрист, и Иоанн Златоуст. На самом деле они и ошибались, и не ошибались. И вот почему. Я выскажу, может быть, в большей степени мнение личное, но всё-таки дерзаю думать, традиции.

Ещё святой апостол Иоанн Богослов говорил, что в мире уже много антихриста. И первое поколение, и второе поколение христиан ждали Второго Пришествия Христа для того, чтобы Он победил всякое зло здесь, на земле. Ждали они и пришествия антихриста, и кого только им ни называли в разные времена — от Нерона до Наполеона и Гитлера. И даже Сталина тоже называли «антихристом». Но вот что я для себя во всей этой ситуации понял, позволю себе этим поделиться.

Человек рождается, доживает до старости. И в каждое мгновение его жизни работает механизм и его смерти. Он может умереть от болезни, может умереть от того, что мы называем несчастными случаями, может быть подвергнут какой-то агрессии и быть

убитым. То есть в любой момент механизм смерти работает по отношению к каждому человеку. Мы это все прекрасно понимаем — memento mori. To же самое и в мире.

Конец человеческой истории, смерть человечества или, скажем так, предсмертное, предсамоубийственное состояние человечества, которое должен пресечь и от которого должен спасти своим Вторым Пришествием Господь наш Иисус Христос, существует всегда. «Во всю землю изыде вещание их, и в концы Вселенныя глаголы их». В апостольские времена уже вся ойкумена, известная просвещённому миру, была оглашена евангельской проповедью. Что является одним из признаков окончания человеческой истории.

Механизм пришествия антихриста, механизм усиления и окончательного торжества зла в мире, работает для всех поколений без исключения. Так же как и работает механизм смерти в нас. Но Господь не попускает смерть раз за разом, день за днём, год за годом. То же самое и в человеческой истории. Всё для пришествия антихриста готово, но Господь не отнимает Удерживающего, Господь не даёт этому совершиться до того времени, когда Он это попустит. Единое время только Ему известно.

Вот поэтому ничего странного нет в том, что и святой Иоанн Златоуст, и святой преподобный Амвросий Оптинский, и многие-многие другие святые, подвижники, философы говорили о том, что вот-вот, наше поколение это поколение, которое должно будет встретить Господа в Его Втором Пришествии, должно будет противостоять антихристу.

Я вспоминаю одного великого гие годы пробыл в лагерях. И он говорил, что у них не было никаких сомнений, что пришли последние времена. Просто никаких. И Евангелие по всему миру известно, и есть тоталитарная коммунистическая идея, которая провозгласила, что она восторжествует во всём мире. Один из главных постулатов этой идеи — борьба с Богом. Один за другим лидеры этого кровавого движения говорили: мы уничтожим саму идею Бога в народе, само Имя Божие не будет произноситься. И даже на Престоле, как сказано в Апокалипсисе, садились на месте Бога: сколько угодно было случаев, когда взламывали храмы, рушили Царские врата и садились сами или кого-то сажали на Престол, на котором некогда совершалась Божественная литургия.

Этот подвижник, о котором я сейчас вспомнил, говорил: мы даже не думали, что будем ещё когда-нибудь служить на свободе, мы были абсолютно убеждены, что всё уже свершилось. Вот он, антихрист, коллективный антихрист или антихрист персонифицированный, в лице этих коммунистических лидеров. Но видите, этого не произошло.

Поэтому эти ожидания, они всега были и будут в христианског И это хорошо. Мы должны быть бдительны. Но другое дело, что вместе с бдительностью ещё должна быть и рассудительность. И я как раз вспоминал о том, что всегда подчёркивал отец Иоанн (Крестьянкин). Что должна быть не только некая печать на правую руку и на чело с именем, символизируемым в Откровении цифрой 666.

Но в первую очередь должно быть отречение от Христа и поклонение «зверю», поклонение антихристу. И это будет произведено под страхом того, что всякий, кто не поклонится антихристу, как сказано в Апокалипсисе, тот будет убит. Всё остальное — это не то, о чём говорится в Священном Писании. Это какие-то придуманные

Митрополит Тихон (Шевкунов)

#### Люди не постигли ещё глубочайшего смысла жизни. Они не верят в жизнь иную. Все их мучения начинаются с этого. «Я несправедливо обижен, — говорит человек, — другие радуются, а я нет». Люди недовольны тем, что имеют, подмешивается эгоизм, и они мучаются. Бог любит всех людей. Каждому человеку Он дал то, что ему полезно: рост ли, отвагу ли, красоту или что-то ещё. Он дал человеку то, что может помочь ему спастись, если он употребит это с пользой.

Однако мир терзается: «Почему я такой, а он такой?» Но ведь у тебя есть одно, а у него другое. Один Христа ради юродивый румын, подвизавшийся на Святой Горе, рассказал кому-то из терзавших себя подобными помыслами такую историю: «Увидела лягушка буйвола и сказала: «Я тоже хочу стать буйволом!» Дулась, дулась и под конец лопнула. Ведь Богто кого лягушкой сделал, а кого буйволом. А лягушка чего учудила: захотела стать буйволом! Ну и лопнула!». Пусть каждый радуется тому, каким сделал его Творец.

Как только человек использует данную ему благоприятную возможность уверовать в Бога и в будущую вечную жизнь, то есть, когда он постигнет глубочайший смысл жиз-

# О ГЛУБОЧАЙШЕМ СМЫСЛЕ ЖИЗНИ

ни и, покаявшись, перестроит её, так сразу же придут божественное утешение с Благодатью Божией, и Благодать изменит его, изгоняя и все его наследственные недостатки. Многие покаявшиеся грешники смиренно подъяли любо-честный подвиг, прияли Благодать, стали святыми, и сейчас мы с благоговением поклоняемся им и просим их молитв. А прежде они имели немало страстей, в том числе и наследственных. К примеру, преподобный Моисей Мурин. Будучи кровожаднейшим разбойником с наследственной злобой, он, едва лишь уверовал в Бога, сразу покаялся, стал подвизаться, все страсти его покинули, а Благодать Божия посетила. Он даже удостоился приятия пророческого дара, а чуткостью превзошел и самого Арсения Великого, который происходил из великосветского римского семейства, имел наследственные добродетели и обладал большой внешней учёностью.

Смысл этой жизни в том, чтобы подготовить себя для нашего Отечества, для неба, для рая. Суть в том, чтобы человек уловил этот глубочайший смысл жизни, иже есть спасение

души. Веруя в Бога и будущую жизнь, человек понимает, что эта временная жизнь суетна, и готовит свой загранпаспорт для жизни иной. Мы забываем о том, что всем нам предстоит уйти. Корней здесь мы не пустим. Этот век не для того, чтобы прожить его припеваючи, а для того, чтобы сдать экзамены и перейти в иную жизнь. Поэтому перед нами должна стоять следующая цель: приготовиться так, чтобы, когда Бог призовет нас, уйти со спокойной совестью, воспарить ко Христу и быть с Ним всегда.

Когда Христос благословил пять хлебов и насытил столько тысяч людей, народ тут же сказал: «Царь бы из Него вышел что надо!» Съели пять хлебов и две рыбы и воодушевились. Однако Христос сказал им не заботиться о сей пище, потому что здесь мы не останемся. В этой жизни каждый из нас подвергается испытаниям: соответствует ли он тому, чего требует Бог.

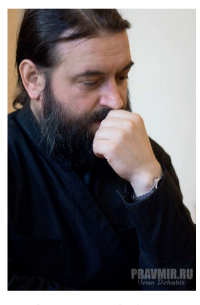
Чтобы творить волю Божию человек должен иметь свой ум в Боге, думать о том, ради чего он вступил в эту жизнь. Мы пришли сюда не для того, чтобы заниматься всем на све-

"Спасение души единственный смысл всех трудов человека на земле." Святитель

те и устраиваться по тёплым местечкам. Мы пришли, чтобы подготовиться к жизни иной. Итак, наш ум должен непрестанно находиться там, в будущей жизни, и в том, что способно помочь нам её достичь

Глубочайший смысл жизни обязаны уяснить все люди. Если бы они это сделали, то совсем бы исчезли мелочные придирки, грызня и прочие проявления самости. Раз есть божественное воздаяние, то будем думать о том, как заработать маленько «денежек» для будущей жизни, а не о том, как в жизни этой держаться с достоинством и принимать человеческую славу от других. Когда человек движется в плоскости действительной жизни, он всему радуется. Тому, что живёт. Тому, что предстоит умереть. Не потому радуется, что он устал от жизни, нет, он радуется тому, что умрёт и пойдёт ко Христу. Он радуется, видя, что эта жизнь преходяща, а жизнь иная — вечна. И он готовится идти туда, понимая, что в этом его предназначение, смысл жизни.

Святой Паисий Святогорец



#### О РЕВНОСТИ

Как-то незаметно проникла к нам в сознание и прочно укрепилась там мысль, что проповедь Евангелия должна рождать одни сплошные сладкие плоды: умиление, умиротворение, слёзные восторги и мягкую пушистость. Между тем, апостол Павел спрашивает коринфян: «Чего вы хотите? с жезлом придти к вам, или с любовью и духом кротости?» (1 Кор. 4: 21). То есть жезл (палка, если угодно) предполагается. Иначе, зачем и у епископа посох? Да и как может не предполагаться, если Сам Христос, будучи Пастырем добрым, не только сладко играет на проповеднической свирели, но и носит в руках жезл. Им Он пасёт народы, защищает Своих овец горшки глиняные, о чём говорят много и псалмы, и Откровение.

Трудно об этом слушать и читать современному человеку. Обнищал он внутри, снаружи обогатившись. Оттого трудно понять ещё, что побочными целями проповеди апостола Павла могло быть, к примеру, желание возбудить в людях ревность. «Ревнуйте, — говорит, — дарований больших», — и зовет верных к подвигам любви, которые выше мученичества и говорения на языках. Или еще: «Как Апостол язычников, я прославлю служение мое. Не возбужу ли ревность в сродниках моих по плоти и не спасу ли некоторых из них?» (Рим. 11: 13–14). Речь не о том, что мы ассоциируем с «ревностью» в делах амурных, в вопросах семейной верности и проч. Речь о другом. Сам Бог есть Бог Рев-

нитель. «Или вы думаете, что напрасно говорит Писание: «до ревности любит дух, живущий в нас"?» (Иак. 4: 5).

И вот Павел проповедует, чтобы возревновали люди, подобно Илии. Он словно говорит о том, что вот ты был поставлен высоко и позван ещё выше, но пренебрег призванием, поленился, расслабился. А поскольку святое место не бывает пустым, иные заняли место твоё, иные, следовательно, и награду твою получат. Представляешь, какой позор — потерять первородство, как когда-то Исав! Быть позванным — и не пойти. Но пойти и с вернуться с полдороги — ещё хуже.

Для апостола Павла это один из источников непрекращающейся боли. «Истину говорю во Христе, не лгу, свидетельствует мне совесть моя в Духе Святом, что великая для меня печаль и непрестанное мучение сердцу моему: я желал бы сам быть отлученным от Христа за братьев моих, родных мне по плоти, то есть израильтян» (Рим. 9: 1-4). В этой печали, в мучении сердца и согласии быть отлучённым от Христа ради братьев Павел подобен Моисею, который соглашался погибнуть сам, лишь бы народ сохранился и не был бы уничтожен за отступление. И почему Павел мучается? Потому что без ножа режет его контраст между тем, кем должны быть иудеи, и тем, кем они по факту являются. Ведь, пишет далее он, им «принадлежат усыновление и слава, и заветы, и законоположение, и богослужение, и обетование; их и отцы, и от них Христос по плоти, сущий над всем Бог, благословенный вовеки, аминь» (Рим. 9: 4-5). И вот для того, чтобы возбудить в сродниках рев ность, разжечь в них желание устремиться ко Христу, он неутомимо проповедует язычникам.

Представьте себе, что некий греческий проповедник, видя (Бог да не допустит) полное духовное обнищание своего собственного народа, уходит в бедные африканские деревни и там благовествует, крестит, служит Литургию, изменяет нравы. Он имеет право сказать сродникам: «Греки! Как низко вы пали! На вашем и моём языке написано Евангелие, на наших землях проповедовали апостолы, от нас вышли самые известные и великие отцы Церкви, богослужение во всей красоте своей сформировалось у нас. Мощи лежат в храмах, иконы с грустью смотрят на вас. Богословие прежде текло у нас реками, а теперь едва сочится малым ручьём! Что же это? Видя

вас полумёртвыми, не желающими воскреснуть через покаяние, я проповедую далёким народам и чужим людям. Не только для того, чтобы они спаслись (это необходимо и обязательно), но и для того, чтобы вы проснулись. Не стыдно ли вам? Другие получают ваши венцы. Возревнуйте о прежней славе и исправьтесь!» Вот именно так обращался святой Павел к евреям, не терпя видеть своими глазами, как первые становятся последними. Точно так же потом он говорил и новорожденным в Духе христианам: «Не знаете ли, что бегущие на ристалище бегут все, но один получает награду? Так бегите, чтобы получить» (1 Кор. 9: 24). Не спите, бегите. Даже со спортсменов берите пример (ристалища — аналог легкоатлетического стадиона). Те потеют, изнуряются ради суетной похвалы, а вы как войдёте в Небесное Царство с ленью и без борьбы? Невыносимо ведь будет потом, как вы, гордившиеся заслугами предков или иной благодатью, явленной в веках, увидите себя обойдёнными или даже изгоняемыми вон. Таков смысл. В том же духе говорил и Христос, удивившись вере капернаумского сотника: «Говорю же вам, что многие придут с востока и запада и возлягут с Авраамом, Исааком и Иаковом в Царстве Небесном; а сыны царства извержены будут во тьму внешнюю: там будет плач и скрежет зубов» (Мф. 8: 11-12).

Русских это касается или одних только евреев и греков? Касается. Нас тоже должен без ножа резать контраст между тем, к чему мы призваны, и тем, как по факту живём. К нам Откровения. Например: «Вспомни, откуда ты ниспал, и покайся, и твори прежние дела; а если не так, скоро приду к тебе, и сдвину светильник твой с места его, если не покаешься» (Откр. 2: 5). Помни Суворова, но и сам закаляйся. Чти Сергия Радонежского, но упражняться в пениях, бдениях и пощениях тоже не ленись. Удивляйся мудрости святителей, но сам приобретать мудрость чтением и размышлением не отказывайся. Гляди, корейцы читают Евангелие и африканцы поют псалмы, вон в той части света усыновляют брошенных детей, а в другой — отказываются от мяса. А ну как эти аскеты, человеколюбцы и молитвенники далеко нас всех обгонят — со стыда не сгорим ли, в хвосте оказавшись? Ты наследник великих предков, но если сам не пополнил

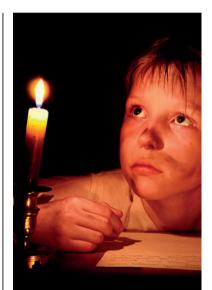
общую копилку, а только брал из неё и хвалился чужой славой, то куда пойдёшь на Суде — направо или налево? Посмотрите, какие огромные просторы обжили и освоили прежние поколения, какие храмы построили, какие книги написали, каких врагов разбили наголову! Посмотрите в глаза крестьян на старых фотографиях! Ведь сегодня не на каждом профессорском лице столько же спокойного ума и подлинного благородства. Теперь посмотрим на нас сегодняшних. Сил уже не всегда хватает не то что развивать прежние труды и осваивать новое, но даже удерживать то, что есть.

Почему? От духа расслабленности, проникшего в плоть и кость. Нужно проснуться и потрудиться. Тёплым быть нельзя. Тёплый противен, как растаявшее мороженое. Нужно быть крутым кипятком, чтобы чай заварить, либо до ломоты холодным, чтобы освежиться и взбодриться. Об этом тоже Откровение говорит: «Знаю твои дела; ты ни холоден, ни горяч; о, если бы ты был холоден, или горяч! Но, как ты тепл, не горяч и не холоден, то извергну тебя из уст Моих» (Откр. 3: 15-16). Коммунист был холодным к Богу, но холодный, говорит Господь, лучше тёплого, потому-то в те годы и в космос полетели, и БАМ построили, и фашисту хребет сломали. Тёплый того не сдюжит.

Людей нужно бодрить, а не убаюкивать. Это апостольский дух -«Не возбужу ли ревность?» Людям, конечно, часто хочется, чтобы чесали их, как котенка, за ушком. И это всем понятно, так как все мы «одним миром мазаны». Каждый на суде совети скажет: и я такой. Но у Бога ины суды, иные мысли и намерения. Он говорит: «Посему Я поражал через пророков и бил их словами уст Моих» (Ос. 6: 5). Вот как — Он бьёт и поражает, а мы, даже слыша такие слова о Боге, весьма удивляемся.

Не удивляйтесь. Лучше проснитесь и возревнуйте о Господе Вседержителе и славе Его, поищите прежде всех прочих поисков Царства Божия и правды его. Бойтесь тех, кто льстит и ласкательствует, а к предупреждающему звуку трубы прислушайтесь. Главное ведь, чтобы никто не похитил венцов наших, никто не съел на наших глазах того, над чем трудились наши руки. И для этого нужны бодрость духовная и духовная ревность — истинные плоды настоящей проповеди Евангелия.

Протоиерей Андрей Ткачёв



# ПИСЬМО САМОМУ БОГУ

В Петербурге умер бедняк, оставив жену с тремя маленькими детьми. После смерти отца детям пришлось на время остаться с матерью у хозяйки, которая не выселила их из квартиры из милости. У несчастной семьи не хватало хлеба на пропитание.

Однажды, когда мать ушла, маленькая девочка попросила у брата хлеба, но тот не знал, чем её накормить. Девочка плакала, а помочь ей он не мог: хлеба не было. Мальчик кое-как уже умел писать.

Вот он в сильной тревоге садится за стол и начинает писать письмо Самому Богу: «Святой. Милостивый Боже! У меня сестра хочет есть. Ты пить ей хлеба».

Написав это, он свернул своё письмо и бегом побежал из дома, чтобы опустить его поскорее в почтовый ящик. Но мальчик был ещё мал, а ящик висел высоко, и он никак не мог до него достать.

В это время мимо проходил священник. Взяв из рук малыша клочок бумаги, он прочитал, что там было написано. После этого он пошёл с мальчиком в их квартиру и, удостоверившись в нищете несчастного семейства,

В следующее воскресенье батюшка сказал в церкви проповедь о милосердии. Указывая на стоявшего рядом ребёнка, он рассказал слушателям про письмо и потом пошёл по церкви с блюдом. В пользу бедного семейства было собрано 1500 рублей.

#### • Богослужения в Свято-Духовом монастыре Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 6:30 1 сентября ср. Мч. Андрея Стратилата и иже с ним. Вечерня и утреня с акафистом свт. Николаю. 17:00 Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 6:30 2 сентября чт. Прор. Самуила. Вечерня и утреня. 17:00 Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 6:30 3 сентября пт. Ап. от 70-ти Фаддея. Мц. Вассы. Вечерня и утреня с акаф. иконе Божией 17:00 Матери «Иверская». 7:00 Мч. Агафоника и иже с ним. Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 4 сентября сб. Мч. Луппа (с 5 сентября). 17:00 Всенощное бдение. 7.00 Неделя 11-я по Пятидесятнице. Ранняя литургия. 5 сентября вс. Отдание праздника Успения Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 8.30 Пресвятой Богородицы. 17.00 Вечерня и утреня с акаф. Иисусу Сладчайшему. Свт. Петра, митр. Киевского, Москов-Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 6:30 6 сентября пн. ского и всея Руси. Вечерня и утреня. 17:00 Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 6:30 7 сентября вт. Апп. Варфоломея и Тита. Всенощное бдение. 17:00 Владимирской иконы Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 8:00 8 сентября ср. Пресвятой Богородицы. Вечерня и утреня с акаф.свт. Николаю. 17:00 Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 6:30 9 сентября чт. Прп. Пимена Великого. Всенощное бдение. 17:00 Собор прпп. отцов Киево-Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 8:00 17:00 10 сентября пт. Печерских, в Дальних пещерах Всенощное бдение. почивающих. 8:00 Усекновение главы Предтечи и Кре-Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 11 сентября сб. 17:00 стителя Господня Иоанна. Всенощное бдение. Неделя 12-я по Пятидесятнице. 7.00 Ранняя литургия. Престольный праздник Водосв. молебен с акаф. блгв. вел. кн. Александру 8.00 12 сентября вс. Перенесение мощей блгв. вел. Литургия. Крестный ход. Вечерня и утреня с акаф. Иисусу Сладчайшему кн. Александра Невского. Положение честного пояса Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 6:30 13 сентября пн. Пресвятой Богородицы. Вечерня и утреня. 17:00 6:30 Начало индикта — церковное Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 14 сентября вт. новолетие. Прп. Симеона Столпника. 17:00 Всенощное бдение. 8:00 Прпп. Антония и Феодосия Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 15 сентября ср. Печерских. Вечерня и утреня с акаф.свт. Николаю. 17:00 Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 6:30 Сщмч. Анфима, еп. Никомидийского. 16 сентября чт. 17:00 Полиелей. Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 6:30 Ик.Божией Матери, именуемой Вечерня и утреня с акаф. иконе Божией 17 сентября пт. 17:00 «Неопалимая Купина». Матери «Иверская». Обретен. мощей прп. Никандра 7:00 Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 18 сентября сб. Всенощное бдение. 17:00 Городноезерского. Неделя 13-я по Пятидесятнице. 7.00 Ранняя литургия. 19 сентября вс. Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 8.30 Воспоминание чуда Архистратига Михаила, бывшего в Хонех. Вечерня и утреняс акаф. Иисусу Сладчайшему. 17.00 6:30 Свт. Иоанна, архиепископа Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 20 сентября пн. Новгородского. Всенощное бдение. 17:00 7.00 Ранняя литургия. Рождество Пресвятой Владычицы 21 сентября вт. Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 8.30 нашей Богородицы. Вечерня и утреня с акаф. св. Иакову Боровичск 17.00 Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 6:30 Праведных Богоотец Иоакима 22 сентября ср. 17:00 Вечерня и утреня с акафистом свт. Николаю. и Анны. Мцц. Минодоры, Митродоры 6:30 Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 23 сентября чт. и Нимфодоры. Полиелей. 17:00 Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 6:30 24 сентября пт. Прп. Силуана Афонского. 17:00 Вечерня и утреня. Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 7:00 Отдание праздника Рождества 25 сентября сб. Пресвятой Богородицы. Всенощное бдение. 17:00 Неделя 14-я по Пятидесятнице. Ранняя литургия. 7.00 Память обновления (освящения) Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 8.30 26 сентября вс. 17.00 храма Воскресения Христова Всенощное бдение. в Иерусалиме. Ранняя литургия. 7.00 Воздвижение Честного и Животво-8.30 27 сентября пн. Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. рящего Креста Господня. Вечерня и утреня. 17.00 Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 6:30 28 сентября вт. Вмч. Никиты Готфского. Вечерня и утреня с акаф.св. Иакову Боровичск. 17:00 Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 6:30 Вмц. Евфимии Всехвальной. 29 сентября ср. Всенощное бдение. 17:00 8:00 Мцц. Веры, Надежды, Любови и ма-Полунощница. Часы. Исповедь. Литургия. 30 сентября чт. тери их Софии. Вечерня и утреня. 17:00

# ОЧЕНЬ ИЗВЕСТНЫЙ ДОКТОР

Доктор Марк, был известным специалистом в области онкологии. Однажды он собирался на очень важную конференцию в другой город, где его должны были наградить премией в области медицинских исследований. Он очень волновался, так как на этой конференции должны были оценить его многолетние труды. Однако, через два часа после того, как самолёт взлетел, произошла аварийная посадка в ближайшем аэропорту из-за какой-то технический неполадки. Доктор боялся не успеть, поэтому арендовал машину и поехал сам в город, где должна была проходить конференция. Однако, вскоре после того, как он выехал, погода испортилась, и начался сильный шторм. Из-за сильного дождя он не туда свернул и заблудился.

После двух часов безрезультатной езды он чувствовал себя голодным и ужасно уставшим, поэтому решил поискать, где бы остановиться. Через некоторое время, он, наконец, наткнулся на маленький дряхлый дом. Отчаявшись, он вышел из машины и постучал в дверь. Дверь открыла женщина. Он объяснился и попросил её разрешения воспользоваться телефоном. Однако, женщина сказала ему, что у неё нет телефона, но он может зайти и подождать, пока погода не улучшится. Голодный, мокрый и уставший врач принял её любезное предложение и вошёл. Женщина дала ему горячий чай и поесть. Сказала, что он может присоединиться к её молитве. Но, доктор Марк улыбнулся и сказал, что он верит только в трудолюбие и отказался. Сидя за столом и попивая чай, доктор наблюдал за женщиной в тусклом свете свечей, как она молилась рядом с детской кроваткой. Врач понимал, что женщина нуждается в помощи, поэтому, когда она закончила молиться, спросил её:



— Чего именно вы хотите от Бога? Неужели вы думаете, что Бог когда-нибудь услышит ваши мольбы?

А потом спросил о маленьком ребёнке в кроватке, возле которого она молилась. Женщина грустно улыбнулась и сказала:

— Ребёнок в кроватке это мой сын, который страдает от редкого типа рака и есть только один врач, его зовут Марк, который может излечить его, но у меня нет денег, чтобы позволить себе его, кроме того, доктор Марк живёт в другом городе. Бог до сих пор не ответил на мою молитву, но я знаю, что он поможет... и мою веру ничего не сломит.

Ошарашенный и потерявший дар речи доктор Марк просто расплакался. Он прошептал:

— Бог велик...

Он вспомнил всё, что с ним сегодня произошло: неисправность в самолёте, проливной дождь, из-за которого он сбился с пути; и всё это произошло потому, что Бог не просто ответил на её молитву, но и дал ему шанс выйти из материального мира и помочь бедным несчастным людям, у которых нет ничего, кроме молитвы.

# О ТОМ, ЧТО ЧАСТО ВИДЯТ ТОЛЬКО ДЕТИ

Нашему сыну шёл третий год, когда мы только начинали ходить в церковь. Наверное, как и у любых неофитов, у нас в ту пору постоянно по делу и без дела в разговорах звучали имена самых разных святых. Естественно, не был исключением и святой Николай Чудотворец.

Ещё с советского детства я помнил, как прабабушка говорила про «Николу зимнего» и «Николу летнего». Тогда я не ходил в церковь и понятия не имел, кто это такие, но сейчас благодарен ей за то, что она таким вот незамысловатым образом и даже, возможно, сама того не ведая, познакомила меня с очень важным святым.

Когда мы с женой и сыном сами стали ходить на богослужения, то частенько стояли около иконы святителя, и возможно, это как-то отложилось в сознании маленького ребёнка.

Было все это в Вашингтоне, а вскоре моя мама в Москве затеяла ремонт на даче и по скайпу рассказывала внуку о том, что делал наш прораб Николай Петрович. Внук сделал свой вывод, и во время одного из разговоров глубокомысленно произнес: «Святой Николай Петрович». И бабушка, и мы с женой, конечно, долго смеялись.

Хотя, если вдуматься, за словами сына стояло очень верное ощущение каких-то важных вещей. Нет, я не о том, что прораб наш подчас действительно умел творить чудеса, находя качественные материалы по вполне сносной цене, так что мы его до сих пор вспоминаем добрым словом, хотя с того ремонта прошло уже много лет. Я о другом: вот об этой доступной ребёнку способности чувствовать мир горний как реальность, а не что-то отвлеченное. Мы, взрослые, к сожалению, порой с возрастом это умение утрачиваем. Для ребёнка же нет ничего удивительного в предположении, что святые с икон могут на самом деле быть среди нас, работать, ремонтировать наш земной мир и даже зваться по имени-отчеству, подобно другим взрослым. Взрослым, большинство из которых от такого ощущения святости как естественной части нашей повседневной жизни уже далеко ушли...

Кстати, вскоре с нами произошёл другой забавный случай, который снова показал мне нестандартность мышления моего ребёнка. На улице мы увидели автобус с надписью по-английски «Saints» («Святые»). Возможно, он принадлежал какой-то спортивной команде с таким названием, но в принципе я до сих пор не могу понять, что это означало. Зато сын моментально выдал ответ: «Это автобус, в котором возят святых». И после паузы добавил: «Священников»

Дмитрий Злодорев

| • Церковь Умиления |                                                      |       |
|--------------------|------------------------------------------------------|-------|
| Вторник            | Молебен св. праведному Иакову Боровичскому.          | 14:00 |
| Среда              | Молебен перед ик. Божией Матери «Помощница в родах». | 18:00 |

#### МОЛИТВА СВЯЩЕННИКА

Хочу рассказать о чуде, участницей которого я стала.

Начальник подарил мне икону Божьей Матери «Скоропослушница», которая покровительствует беременным. Я стала ей постоянно молиться и взяла её с собой в больницу, так как, по прогнозам врачей, меня ждали трудные роды. С большим трудом, но мне всё-таки удалось пронести эту иконочку и в родильный блок.

Тогда августовская война 2008 года в Абхазии ещё только закончилась, рядом со мной рожала молодая вдова, чей муж погиб во время боевых действий. К ней подошёл настоятель

церкви Рождества Богородицы отец Заза (к сожалению, не знаю его фамилии). Как потом выяснилось, он постоянно опекал свою духовную дочь, поэтому его пропустили в родильный блок в виде исключения. Увидев мою иконку, о. Заза удивился и сказал, что это очень редкая копия. Потом благословил меня и спросил: «Какое имя ты дашь малышу?» — «Николоз», — ответила я.

Священник троекратно положил крест на мой живот и обратился к ребёнку: «Николоз, не мучай маму. Приди в этот мир побыстрее».

И хотя, по подсчётам врачей, я должна была родить через 5—6 часов, мой мальчик Николоз Квицаридзе появился на свет через двадцать минут, причём без всяких осложнений.

Нино Квицаридзе

#### КАЖДОМУ ПО ЗАСЛУГАМ

Давным-давно жил царь. И был он таким злым, что все называли его Злющим. Народ молил Бога, чтобы этот царь умер, а на его место пришёл бы другой, подобрее. Однажды царь приказал всем прийти во дворец. Люди дрожали от страха, не зная, что ещё он придумал. Когда все собрались, царь встал и сказал:

— Я знаю, что причинил вам много зла, мои подданные, и поэтому вы меня не любите. Но обещаю вам отныне стать добрым. Хочу жить с моим народом в мире и согласии!

И стал он добрым, как и обещал. Послал в каждый город, в каждую деревню новых наместников, которые пеклись о нуждах народа. Велел починить дороги, навести мосты, уменьшил подати, а разбирая тяжбу, выслушивал обе стороны, не отдавая предпочтение богатому или сильному, как делал раньше. Все стали любить царя и восхищаться им. Наконец один из царедворцев набрался смелости и спросил:

 Дорогой царь, скажи нам, пожалуйста, почему раньше ты был таким злым, а теперь стал таким добрым? Что заставило тебя так резко перемениться?

И царь сказал:

 Вопрос твой — разумный, и я на него отвечу. Шёл я однажды по лесу и увидел, как пёс за лисицей гонится. Поймал он свою жертву, впился ей в ногу и рвал зубами до тех пор, пока не отгрыз. Лиса выла от боли. Так она и осталась хромой до конца своей недолгой жизни. А пёс вернулся к себе в деревню. По дороге проезжал всадник. Увидев свирепого пса, перепачканного кровью, он швырнул в него камень и перебил ему спину. Пополз пёс на обочину, а всадник во весь опор помчался дальше, безжалостно пришпоривая коня и нисколько не считаясь с тем, что дорога неровная и каменистая. Вдруг конь оступился и, падая, сбросил с себя седока. Тот отлетел в сторону и сломал ногу. И вот, увидев всё это, сказал я себе: «Бог каждому воздаёт по заслугам. На добро отвечает добром, на зло — злом».

#### Выездные центры гуманитарной помощи



Синодальный отдел по церковной благотворительности и социальному служению организовал в 35 регионах России работу выездных центров гуманитарной помощи.

– Это новый формат нашей работы — доставка помощи в самые отдалённые сёла, — рассказала руководитель направления защиты материнства и детства Синодального отдела Мария Студеникина. — Жители глубинки особенно нуждаются в поддержке: с работой сложно, люди живут бедно. Не все могут добраться до церковных центров гуманитарной помощи. Наши сотрудники выезжают на места, беседуют с жителями, выдают помощь, а заодно узнают об их нуждах и привозят это в следующий раз.

В семьи доставляют продукты, бытовую химию, средства гигиены, игрушки, памперсы, детское питание, канцелярские принадлежности, одежду и обувь. В проекте принимают участие 53 организации: 17 региональных центров гуманитарной помощи и 36 приютов для мам.

Прежде всего помощь получают малоимущие семьи и те, кто воспитывает детей с инвалидностью. Не отказывают в поддержке и тем, кто официально не имеет статуса малоимущих: если доход на каждого члена семьи немного превышает прожиточный минимум, люди не могут рассчитывать на помощь государства и получать пособия.

На работу выездных центров гуманитарной помощи Синодальный отдел по благотворительности направил 43 миллиона рублей, пожертвованных благотворителями. В прошлом году на такую же сумму было закуплено 293 тонны гуманитарной помощи для 15 тысяч семей. Итоги этого года будут подведены в сентябре после завершения проекта.

Синодальный отдел по благотворительности координирует социальное служение Церкви в России и в других странах, поддерживает работу 4500 церковных социальных проектов, в их числе 224 центра гуманитарной помощи и 78 приютов для беременных женщин и матерей с детьми. В них не только предоставляют приют женщинам, которым некуда идти, но и оказывают им гуманитарную, социальную, духовную от их национальности, вероисповедания и социального статуса.

С июня 2020 г. на средства сбора, организованного Синодальным отделом по благотворительности, продуктовую помощь получили нуждающиеся в 78 епархиях Русской Православной Церкви в России, Казахстане, Кыргызстане, Молдове, Восточном Тиморе и на Филиппинах. 29,6 млн. рублей, собранных при поддержке сайта Милосердие.ru, переданы в епархии на продуктовую помощь нуждающимся. 23,7 млн. рублей — на прямую помощь нуждающимся в 40 епархий.

С 1 февраля 2021 г. начала работать федеральная линия церковной социальной помощи: 8 800 70-70-222. Звонок бесплатный для всех регионов России.

# НОВОСТИ ПАТРИАРХИИ

#### «Благотворительный фестиваль «Россия — Греция. Вместе сквозь века»

В Зале церковных соборов Храма Христа Спасителя в Москве и на площади перед Патриаршим собором в честь Воскресения Христова - главным храмом Вооруженных сил Российской Федерации прошёл V Международный благотворительный фестиваль христианской культуры «Россия — Греция. Вместе сквозь века».

Форум проводился в рамках перекрестного Года истории Россия — Греция. В 2021 г. отмечается 200-летие Греческой национальноосвободительной революции и 20-летие прославления в лике святых российского адмирала Феодора Ушакова.

Российский и греческий народы связывают общая история, культура, духовные ценности и многовековая дружба. Цель фестиваля — изучение и популяризация российской и греческой культуры, развитие дружбы и многостороннего сотрудничества между Россией и Грецией.



«Отношения дружбы несколько веков связывают народы России и Греции. Греция полностью признаёт и чтит решающую роль, которую Россия сыграла в создании независимого греческого государства в XIX веке. Первым правителем новой Греции был Иоанн Каподистрия, который являлся одним из наиболее важных политиков той эпохи и был министром иностранных дел российского императора. Это был один из наиболее важных политических деятелей для нашей страны», — отметила президент Греции Екатерина Сакелларопулу.

Гостей фестиваля ждали русская и греческая музыка, национальные танцы, творческие мастерклассы, показ русских и греческих костюмов, выставки и благотворительная акция «Марафон добрых дел». В рамках фестиваля состоялось награждение победителей всероссийского конкурса детского рисунка «Дружба российского греческого народов», 30 детям из многодетных семей были вручены ценные подарки к школе. В концертной программе приняли участие около 500 артистов.

На фестивале были представлены выставки «Непобедимый адмирал — святой праведный воин Феодор Ушаков» и «Корфу. Стремлюсь к тебе любить, творить и верить».

Организатором фестиваля явился Центр культурного сотрудничества имени святителя Спиридона Тримифунтского. Фестиваль прошёл при поддержке Русской Православной Церкви, Совета Федерации ФС РФ, Министерства иностранных дел РФ, Министерства обороны РФ, Министерства культуры РФ, Императорского православного палестинского общества и Межпарламентской ассамблеи Православия.

#### VIII Международный военно-спортивный фестиваль «Православный воин»

В окрестностях села Дивеево Нижегородской области прошёл VIII Международный военноспортивный молодежный фестиваль «Православный воин — 2021».



Организаторами фестиваля выступили отдел Нижегородской епархии по взаимодействию с Вооруженными силами и правоохранительными органами и военноспортивный клуб «Казачий острог» (город Саров) при поддержке Синодального отдела по делам молодежи, Патриаршей комиссии по вопросам физической культуры и спорта, Синодального комитета по взаимодействию с казачеством, Саровского благочиния, Духовно-научного центра Успенского мужского монастыря — Саровской пустыни, администрации Дивеевского района, Саровской 94-й орденов Жукова и Красной Звезды дивизии войск Национальной гвардии, федераций армейского рукопашного боя Нижегородской области и Ставропольского края.

Фестиваль прошёл в палаточном лагере неподалеку от Свято-Троицкого Серафимо-Дивеевского женского монастыря. В нынешнем году в связи со сложной эпидемической обстановкой его работа была организована в соответствии с требованиями Роспотребнадзора.

При открытии фестиваля к собравшимся обратился владыка Филарет. Он отметил, что в этом году исполнилось 30 лет с тех пор, как прибыли в Дивеевский монастырь мощи преподобного Серафима Саровского, и фестиваль проходит под его покровом. «Православный воин — это не просто человек, владеющий навыками ведения боя. Это тот, кто радеет за свою Родину, за народ, за свою семью и ближних. Это высоконравственный человек, который в любой момент готов защитить своё Отечество. «Желаю вам, наши юные воины, воспитать в себе мужество и силу духа, которые помогут добиваться в том числе и спортивных побед, а в сердце бережно хранить веру православную», — сказал архиерей.

В основную программу фестиваля вошли военно-тактические соревнования, соревнования по армейскому рукопашному бою, открытый турнир по казачьему кинжальному бою, и спортивному страйкболу, практическая стрельба из пистолета, рубка шашкой, стрельба из традиционного лука. Участие в соревнованиях приняли не только дети, но и взрослые — тренеры, родители и просто гости фестиваля.

#### В Соловецком монастыре

В Спасо-Преображенском Соловецком ставропигиальном мужском монастыре завершены подъем, установка и настройка уникального набора колоколов.

Создание новой звонницы было приурочено к 570-летию основания монастыря. Заливка в керамическую форму первого колокола на Воронежском колокольном заводе «Вера» была осуществлена 12 декабря 2005 года. Там же приступили к отливке самого большого бла-

В 2007 году колокола были доставлены морем на Соловки, после чего начались работы по их водружению на временную звонницу, которая находилась на территории монастыря рядом с храмом Успения Пресвятой Богородицы. Тогда же колокола были освящены приснопамятным архиепископом Алексием (Фроловым).

На протяжении многих лет перед обителью стояла задача по подъёму колоколов на колокольню XVII века, дальнейшей установке и настройке колокольного ансамбля. Выполнение задачи предполагало наличие специальных технических средств и специалистов. Работу возглавил старший звонарь Данилова ставропигиального мужского монастыря г. Москвы, руководитель Даниловского колокольного центра иеродиакон Роман (Огрызков). Он предложил использовать традиционный для Руси способ подъёма колоколов — тур-вышку, которая была собрана и установлена в монастырском дворе.



Новый колокольный ансамбль Соловецкой обители был отлит по технологиям XVII века и выполнен в тональности до мажор. Диапазон его звукоряда составляет 4,5 октавы (от ноты до малой октавы до ноты соль четвёртой октавы). Ансамбль колоколов состоит из 5 басов (благовестники), 4 теноров (малые благовестники), 6 альтов (средние) и 7 трельных (зазвонные). Масса самого большого колокола составляет 14 тонн, самый маленький весит 3 килограмма. Общая масса колоколов — более 32 тонн.

Поверхности колоколов украшены рельефными образами престольных монастырских праздников, изображениями чудотворных икон Пресвятой Богородицы, ликами преподобных Зосимы, Савватия и Германа, святителя Филиппа, а также новомучеников и исповедников Соловецкого лагеря особого назначения.

#### Александр Щипков о гламуре

Философия гламура, с христианподмена и обман, замена содержания красивой, но пустой формой, которая гипнотизирует человека образом лже-рая и подменяет Христа антихристом, заявил в эфире телеканала «Спас» первый заместитель председателя Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ, советник спикера Госдумы, политический философ А. В. Щипков.

«Под гламуром принято считать что-то лёгкое, воздушное, эпатажное, — заметил эксперт, — но на самом деле в этом явлении скрываются серьёзные вещи. Весь гламур построен на лжи, он как бы зеркало мира, его изнаночное отражение. Гламур — это некий декор, который становится важнее смысла. Он похож на полиэтиленовую плёнку, которую

набрасывают на явление, и содержание из него уходит, а форма как бы становится смыслом, самым важным в жизни человека».

Аналитик приводит в качестве яркого примера ситуацию на Петербургском международном экономическом форуме: «Смысл всего форума был, по традиции, в выступлении Владимира Путина, который произнёс большую речь и затронул ряд важных моментов — «Северный поток-2», дедолларизацию, обстановку в Белоруссии. Но все эти заявления, весь большой форум перечеркнул один 20-летний мальчик, блогер Даня Милохин, который уложил на пол участников форума».

Александр Щипков внимательно проанализировал перформанс блогера: «Он сначала всех поднимает, говорит «встать!». Когда все встали, он сказал «замрите!», хотя это было совсем не обязательно. И потом резко говорит «ложитесь!». Они все легли на пол. Даже Ксения Собчак, женщина самостоятельная и волевая, послушно сделала то, что сказал человек, который в два раза её моложе: её воля была абсолютно парализована».

Как иронично заметил философ, дальше напрашивалась команда «апорт!», и блогер Даня заставил бы их мячики в зубах таскать, но почему-то воздержался от логичного продолжения перформанса. «Дело даже не в том, что эти люди потеряли чувство собственного достоинства, подчеркнул эксперт. — Самое главное в том, что гламурная выходка, в которой нет смысла, уничтожила сам смысл, в данном случае заявления президента на статусном форуме».

При этом сам гламур, настаивает аналитик, тоже статусен, он поддерживается элитами: «Если ты хочешь принадлежать к элите, то ты должен войти в мир гламура. Гламур построен на культе успешности. Этот мальчик Даня — очень успешен. Он ещё в жизни ничего не сделал, ничего из себя не представляет, но он успешен, у него много денег, славы. Он учит нас всех с вами, как можно стать богатым и успешным, ничего не сделав».

Гламурные люди, поясняет аналитик, страшно боятся быть неуспешными, оценивают всех по этому критерию и потому склонны скатываться к социал-расизму: «Гламур — это изящный социал-дарвинизм, в очень красивой упаковке. Это элемент разделённого общества, показатель разделённости общества внутри самого себя. Он несёт с собой языческий взгляд на мир, который противоречит христианской истине».

Ведь в евангельском сюжете самым неуспешным оказался Христос, напоминает философ: «Он всё потерял. Огромные возможности были, весь мир ему предлагали — Он отказался. Его били, мучили, распяли на кресте. Это абсолютно не вяжется с установкой на достижение успеха».

«Нас пугают цифровизацией, ИНН, если мы внутри себя не поддадимся гламурному обману. В этом главная опасность, — заключает Александр Щипков. — На самом деле, в конце времен произойдет катастрофический обман нашего религиозного сознания, когда мы подумаем, что это Христос, а вместо Христа явится антихрист. Вот почему противопоставить гламуру можно только одну вещь правду, искренность и веру».





Сегодня наш путь лежит в Горненский женский монастырь. Он находится в 8 километрах от Иерусалима в красивейшей горной местности. По дороге руководитель нашей группы Тамара кратко рассказала о монастыре, куда мы едем:

Земли этого монастыря были приобретены во второй половине XIX века архимандритом Антонием Капустиным, стоявшим в то время во главе Русской Духовной Миссии на Святой Земле. На этом участке архимандрит Антоний построил приют для русских паломников. Впоследствии здесь стали селиться русские иноки. В 1898 г. община получила статус ставропигиального монастыря, названного по месту его расположения Горненским. После революции монастырь находился в ведении Русской Зарубежной Церкви, а в 1948 г. вновь вернулся в ведение Московского Патриархата. Сейчас в обители около 60 сестёр.

Место, куда мы едем — святое. Сюда спешила Матерь Божия из Назарета после Благовещения к своей «южике» — престарелой Елизавете. Святая Елизавета была сестрой святой Анны, матери Пресвятой Богородицы, и Пречистая Дева хотела разделить с ней великую радость, переполнявшую Её душу с момента явления Ей архангела Гавриила. Святая Елизавета вышла к ней навстречу и, отзываясь на приветствие Пречистой, произнесла пророческие слова, ставшие молитвой: «Благословенна Ты в женах и благословен плод чрева Твоего». Здесь Дева Мария прожила три месяца у праведных Елизаветы и Захария. В этих местах 30 лет до своего

выхода на Иордан пребывал святой Иоанн Предтеча.

Незаметно мы подъехали к селению Эйн-Карем. В древности эта местность называлась «город Иудин», а у евангелиста Луки написано: «Нагорная страна» — по-славянски Горняя. В1883 г. Священный Синод установил для женской обители на Святой Земле особый праздник — Целование Божией Матери и праведной Елизаветы. В этот день, 5 августа, из Троицкого собора Русской Духовной Миссии в Иерусалиме выносится икона Благовещения, а из Горненского монастыря навстречу движется крестный ход с иконой «Целование», написанной в честь трёхмесячного пребывания Божией Матери в гостях у праведной Елизаветы. Специально для этого праздника отец Антоний написал тропарь, кондак и стихиры.

Пока идём к церкви Казанской иконы Божией Матери, любуемся справа золотыми куполами храма в честь Всех Святых, в земле Российской просиявших. Он начал строиться в начале XX века, но в 1922 г. в связи с гражданской войной в России, строительство было заморожено. И только 29 июня 2008 г. храм был освящён Святейшим Патриархом Алексием II.

Тенистая аллея приводит нас к площадке перед Казанской церковью. Здесь не так жарко, благодаря множеству растущих тут деревьев. У входа в церковь Тамара обращает наше внимание на большой камень. Его привезли с берега Иордана. На нём стоял Иоанн Креститель, когда говорил людям о покаянии. Мы припадаем к этому камню и молимся Предтече Господа нашего Иисуса Христа.



Входим в Казанскую церковь. Она небольшая, вытянутая по длине. Подходим к красивому резному киоту с Казанским образом Божией Матери. Нам рассказывают, что чудотворная святыня Горненской обители прославилась тем, что по слёзной молитве перед ней Матерь Божия в 1898 г. спасла сестёр от эпидемии холеры. Жили монахини скудно, поэтому им приходилось подрабатывать. Сестры участвовали в строительстве Иерихонской дороги. Среди рабочих началась эпидемия холеры. Несколько монахинь заразились и принесли эту страшную болезнь в монастырь. Тогда оставшиеся сестры собрались в церкви и стали с верой в заступничество Пресвятой Богородицы читать перед Её иконой акафист. Когда прочитали его в двенадцатый раз, икона на их глазах отделилась от киота, обошла по воздуху весь храм и остановилась на амвоне на высоте человеческого роста. Поражённые этим чудом монахини смотрели на икону, а от неё раздался голос, сказавший, что отныне эпидемия холеры в монастыре прекратится. С этого дня ни одна сестра в обители больше не заболела.

На престольные праздники в июле и ноябре во время всенощного бдения сестры монастыря читают акафист Царице Небесной, а затем, взяв чудотворную икону, обходят с нею крестным ходом весь монастырь. Эта традиция установилась в память об избавлении монастыря от эпидемии.

В Казанском храме много святынь. Это небольшие иконы с частичками мощей преподобных Александра Свирского, Амвросия Оптинского, Лаврентия Черниговского, Саввы Освя-



В казанском храме

щенного, святителя Игнатия Брянчанинова. Над этими образами большие иконы Божией Матери «Тихвинская», «Всех скорбящих Радость», Иерусалимская и святого Иоанна Предтечи. В красивом резном киоте под стеклом лежат святыни: мощевик с частицами Глинских старцев, камни с вершины горы Афон и с вершины горы Синай, крест, освящённый на гробнице святой равноапостольной Нины, частичка мантии святителя Тихона Задонского, частицы гроба преподобного Амвросия Оптинского, камень с места мученической кончины святого апостола Симона Кананита. Прикладываясь ко всем этим святыням, словно совершаешь путешествие во времени и пространстве, и так снова осознаёшь вселенское значение Святой Земли.

На левой стороне храма размещены большие иконы Царицы Небесной: Боголюбская, Иверская, Тихвинская, «Призри на смирение». В нижнем ряду иконы среднего размера с частичками мощей: святителя Феофана Затворника, великомученика Пантелеймона, преподобных Анны Кашинской, Ионы Киевского, Иоанна Почаевского, Марии, Марфы и Елены Дивеевских, блаженной Марии Гатчинской.

Жалко, что не побывали на богослужении в этом намоленном храме. но и за то время, которое мы провели в нём, благодарю Бога. В Горненской обители кроме обычных треб можно заказать сорокоуст по Святой Земле. Сестры ездят по святым местам и там молятся, читая записки о здравии и упокоении.

Из Казанского храма проходим в небольшую аллею с установленными там бюстами начальников Русской Духовной Миссии в Иерусалиме: архимандритов Антонина Капустина, Леонида Сенцова, Порфирия Успенского. Затем спускаемся к монастырскому погосту. Здесь мы видим ухоженные могилы с мраморными надгробиями, деревья, цветы. На этом кладбище похоронены не только монахини. На деревянном кресте могилы духовника обители игумена Феофана Краснова на листке бумаги видим неожиданную надпись: «Сердечно Вас приветствую!»

Это обычное выражение почившего батюшки, которым он встречал всех приходивших к нему, — поясняет наша руководитель Тамара.

А рядом две могилы матери Варвары и дочери Вероники. Этих монахинь в 1983 г. зверски убил сатанист.

В обители есть ещё пещерный храм — в честь святого Иоанна Предтечи. Он построен в 1987 г. над второй частью пещеры, рассечённой землетрясением, из которой вытекает источник, по преданию, забивший во время встречи Девы Марии и праведной Елизаветы. Первая часть пещеры принадлежит католикам. Им же принадлежат и церкви, построенные на месте византийских базилик над домом Захарии и Елизаветы над пещерой, где спряталась от воинов ирода Елизавета с младенцем Иоанном, а также над местом рождения Иоанна Предтечи, над пещерой, где жил он до своего выхода на проповедь.

Покидая монастырь, благодарим Господа, за то, что удостоились побывать в Горненской обители.

Н. Пожарнова, Свято-Духов монастырь

У меня есть большой друг. Маша. Хотя мы одних лет, но она для меня как духовная мать, а я чувствую себя рядом с ней строптивой девчонкой. Как-то она зашла ко мне и озабоченно сказала:

— Нина в большом горе: муж попал под автобус и его в тяжелом состоянии отвезли в больницу. Помолись о них, Верочка.

– Ну, Маша, — ответила я. — На мне грехов не перечесть. Разве будет Господь слушать такую молитвенницу?

 Будет! Ты сама знаешь, что неразумно говоришь. Я читаю замечательные записки Афонского старца Силуана, в которых он пишет, они смиряют себя, и ещё: когда Господь хочет кого-нибудь помиловать, то внушает другим желание молиться за того человека и помогает в этой молитве. Старец Силуан — наш современник, он умер в 1938 году. Всё им написанное внушено Святым Духом.

От разговора с Машей мне стало стыдно, но не до молитвы было: я получила ответственную командировку и той же ночью выехала в Уфимскую область. Там, в небольшом провинциальном городке, я прожила зиму. Бытовые условия городка были трудные: электричество подавалось нерегулярно, воду брали из уличных колонок, отапливались дровами. От этих неудобств я была избавлена, так как снимала комнату с полным обслуживанием, но жителям сочувствовала. Особенно жалела одну старушку, которая жила в соседнем доме. Отправляясь по утрам на работу, я часто встречала её в старом, много раз чиненном пальто и ветхом платочке на голове. Несмотря на нищенский костюм, старушка выглядела опрятной. Лицо у неё было интеллигентное, выражение замкнутое и робкое, глаза скорбные.

Обычно я встречала её идущей от колонки с ведром воды, которое она несла, расплескивая и часто останавливаясь. В одну из таких встреч я взяла ведро из её замерзших рук и донесла до дома. Она была этим удивлена и, церемонно раскланиваясь, благодарила. Так мы с ней Звали её Екатерина Васильевна. В прошлом она была учительницей, имела семью, но все умерли, и осталась она одна с крошечной пенсией, большая часть которой уходила на оплату комнаты.

 И нигде хозяева не хотят меня долго держать, — грустно рассказывала Екатерина Васильевна. — Они привыкли, чтобы дешевая жиличка помогала им в хозяйстве или за ребёнком смотрела, а я — слабая и старая, мне только бы себя обслужить. Вот подержат меня хозяева, подержат, да и сгоняют. И хожу я по городу, ищу дешёвый уголочек, а уж купить себе что из одежды не могу, старое донашиваю, да и него уже нет.

Когда окончилась моя командировка, и я сказала Екатерине Васильевне, что уезжаю, она загрустила:



# НЕЧАЯННАЯ **РАДОСТЬ**

 Вы для меня большой радостью были, сказала она. — Мои старые друзья поумирали, новых из-за своей бедности приобретать не решаюсь и живу совсем одна. Тоскливо бывает до слёз, а кругом — чужие и резкие люди. Я не могу, когда со мной грубо говорят, мне плакать хочется, и я больше молчу.

Я взяла у Екатерины Васильевны адрес и, приехав домой, послала ей вещевую посылку, а потом мы начали с ней переписываться. Так длилось около трёх лет. В продол-

жение этого времени Екатерина Васильевна несколько раз переходила от одних квартирных хозяев к другим. Каждый переезд был для неё тяжёлым переживанием, и на её письмах я видела следы упавших на строчки слёз. Ежемесячно я посылала ей небольшую сумму денег. Они были ей нужны до крайности. Но ещё больше, чем деньгам, она радовалась нашей переписке. «Вы – мой бесценный друг, — писала она мне, — мой утешитель».

Я всегда старалась подбодрить и развеселить старушку, но одно письмо пришло от нее такое, что я растерялась. Новая хозяйка продержала, Екатерину Васильевну месяц и предкак нашлись выгодные жильцы. К кому Екатерина Васильевна ни ходила в поисках комнаты, везде отказ. Что делать? Хозяйка гонит и грозит. Письмо было полно такого отчаяния, что я, никому не сказав ни слова, надела пальто и в церковь к «Нечаянной Радости». Я так молилась о Екатерине Васильевне, так плакала, ощущая её горе, как своё, что забыла всё на свете, только одно я понимала: Царица Небесная меня слышит... За стеклом, за золотой ризой была Она, Сама, живая...

Домой я возвращалась успокоенная: появилось такое чувство, что всё безысходное горе Екатерины Васильевны я передала в надежные руки. И ещё вспомнилось мне, как Маша, со слов старца Силуана, учила меня молиться за

других. Вскоре я сильно заболела, но и больная вспоминала Екатерину Васильевну и молилась о ней. Прошёл месяц, здоровье мое шло на поправку, но я ещё лежала в постели.

Как-то дочка подала мне свежую почту. Смотрю, среди полученных писем есть и от Екатерины Васильевны. Что то пишет бедная старушка... Разрываю конверт и читаю: «Дорогая моя Вера Аркадьевна! Произошло со мной такое, что до сих пор не могу очнуться. Месяц тому назад подходит ко мне на улице знакомая учительница и спрашивает: «У вас сохранился ваш учительский диплом?» — «Сохранился», — говорю. «Возьмите его и скорей идите в горсовет, там уже давно всем лям, у которых нет жилья, дают площадь. Боюсь только, как бы вы не опоздали». Я взяла диплом, на который смотрела, как на ненужную уже мне бумажку, пошла и успела получить чудесную комнату. Я уже живу в ней! Соседи у меня — хорошие люди, которые относятся ко мне как к человеку, а не как к парии. Я будто вновь родилась на свет».

Прочитав письмо, я радостно перекрестилась, а потом взяла в руки принёсенную мне Машей книгу старца Силуана и снова перечла: «Когда приходит желание молиться за кого-либо, то это значит, что Сам Господь хочет помиловать ту душу и милостиво слушает твои молитвы».

Bepa H.