

# Thopobuuckuu Thap Xuaabhbii Thopobuuckuu Thap Xuaabhbii Thap Xuaabhbii

№ 7(23) июль 2019 (6+)

Ежемесячная газета Боровичской епархии Новгородской митрополии Основана в сентябре 2017 г.

#### Печатается по благословению Преосвященнейшего Ефрема, епископа Боровичского и Пестовского

12 июля — день первоверховных апостолов Петра и Павла

Велика и крайне трудна задача проповеди Евангелия Христова, ибо надо проповедовать не только словом, но и всей жизнью своей, всем существом своим, всеми делами своими, исполнением всех заповедей Божиих, даже малейших, ибо так сказал Господь наш Иисус Христос: «...кто нарушит одну из заповедей сих малейших и научит так людей, тот малейшим наречётся в Царстве Небесном; а кто сотворит и научит, тот великим наречётся в Царстве Небесном» (Мф. 5, 19).

Не только своими великими посланиями, соборными и к отдельным церквам, но и всей жизнью своей проповедовали миру великую правду Христову святые первоверховные апостолы Пётр и Павел и явили они нам самый яркий пример веры в Господа Иисуса Христа и любви к Нему.

Глубочайшую веру показал нам апостол Пётр, когда вышел из лодки и пошёл к идущему по волнам моря Галилейского Иисусу Христу. Пойдём же и мы так же бесстрашно к Сыну Божию, не сомневаясь в том, что Он и нас поддержит во всех трудностях пути, как поддержал начавшего утопать Петра.

В Саду Гефсиманском пламенно любивший Христа Пётр не побоялся извлечь меч и ударить одного из рабов архиерейских. Вспомним об этом, если посмеют пред нами заушать и оскорблять Спасителя нашего, и смелыми и гневными словами обличим врагов Христовых.

Научимся у великого апостола каяться в грехах наших так страстно и неотступно, как каялся он до смерти своей в своем тяжком грехе троекратного отречения от Христа.

Поклонимся до земли великому апостолу Петру и обратим свой духовный взор на другого великого первоверховного апостола — блаженного Павла

Я не раз уже говорил о бесчисленных страданиях и гонениях, которые претерпел он за свою проповедь о Христе. Много и долго можно было бы говорить о величайшем значении



#### ЯРКИЙ ПРИМЕР ВЕРЫ И ЛЮБВИ

для нашей веры его четырнадцати посланий к различным церквам. Скажу только о том, с какой огромной глубиной понимал он значение

христианской любви как основы всего закона и всех заповедей Христовых.

Послушайте, какие изумительные слова говорит он в своём знаменитом «гимне любви»: «Если я говорю языками человеческими и ангельскими, а любви не имею, то я — медь звенящая или кимвал звучащий. Если имею дар пророчества, и знаю все тайны, и имею всякое познание и всю веру, так что могу и горы переставлять, а не имею любви, — то я ничто. И если я раздам всё имение моё и отдам тело моё на сожжение, а любви не имею, нет мне в том никакой пользы» (1 Кор. 13. 1–3).

Не только говорил апостол Павел о любви, как никто другой не говорил, но и пламенел ею, как никто другой. Крестная смерть Господа Иисуса Христа, Крест, облитый кровью Спасителя мира, потряс его до такой безмерной степени, что весь мир потерял для него всякий интерес. Он чувствовал себя как бы распятым вместе со Христом и говорил: «...крестом Господа нашего Иисуса Христа... для меня мир распят, и я для мира» (Гал. 6, 14).

Любовь к Господу Иисусу Христу так всецело владела им, что он говорил:»...никто не отягощай меня, ибо я ношу язвы Господа Иисуса на теле моем» (Гал. 6, 17).

Не знаем, действительно ли на руках и ногах его так подлинно изобразились язвы Спасителя, но если и не было у него подлинных кровавых отпечатков, то не сомневаемся в том, что он крайне болезненно чувствовал язвы и раны Христовы.

Будем же и мы вместе с блаженным Павлом глубоко сознавать и чувствовать ужас Креста Христова. Да не пройдёт ни один день нашей жизни без воспоминания о Кресте Христовом и без осенения себя им. Да не забываем никогда, что любовь к Богу и ближнему «есть исполнение закон»» (Римл. 13, 10). И тогда Крест Христов изобразится на наших сердцах, хоть в малой мере подобно тому, как горел он небесным светом на сердцах великих первоверховных апостолов Петра и Павла.

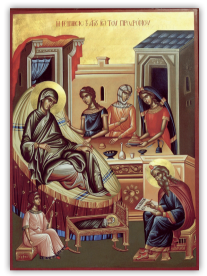
Святитель Лука (Войно-Ясенецкий).

7 июля — рождество св. Иоанна Предтечи

В рождестве Предтечи мы можем увидеть три совершенно разных отношения к этому событию тех, кто окружал явившегося на свет младенца. Множество людей — все соседи собрались, услышав об этой потрясающей новости. Они радуются, что человек родился, но нисколько не задумываются о том, что значит это рождение, что предшествовало ему и что ждёт впереди этого человека. Для многих христиан характерно такое же отношение к церковным праздникам. Посещая храм в праздник Рождества Предтечи, двунадесятые праздники, они не задумываются о том, что было до этого, с чего начиналась история нашего спасения, что ждёт впереди всех нас, какой путь мы должны пройти, — просто стоят на службе вместе со всеми, молятся, как будто бы участвуя в этом. Они живут моментом, тем, что совершается сейчас в этом празднике, но не связывают это ни с чем. Отсюда теплохладность в вере. Человек делается неспособным проникнуть в Промысл Божий, понять, почему Церкви дан этот праздник, почему эти события сейчас происходят.

Есть другое отношение к рождению младенца — его являют святые праведные Захария и Елисавета. Для них это событие — встреча с Богом. То, что чудо рождения младенца произошло, они связывают с надеждой на соединение с Богом в будущем. Есть такие христиане, которые всегда заботятся о том, чтобы вера их углублялась, чтобы открывалось им присутствие Божие в том, что совершается в празднике, чтобы очевидным было действие Промысла Божия в том.

Но есть самое главное отношение. Это отношение Бога к рождению Предтечи, отношение, которое можно назвать явлением верности Бога. Рождество Предтечи — это праздник верности Бога Своим обещаниям. То, что Бог обещал когда-то роду человеческому в древности, когда утратило человечество истинную жизнь и попало под власть зла и смерти. Обещание Божие об избавлении от этого рабства исполняется для этих



#### БОЛЬШИЙ ИЗ РОЖДЁННЫХ ЖЕНАМИ

людей. Надежда на будущее присутствует в этом празднике верности Бога, потому что Предтеча будет тем, кто уготовит путь грядущему Мессии, Спасителю мира.

О трёх вещах будем помнить, совершая сегодняшний праздник. То, чему учит Предтеча. О покаянии прежде всего. Покайтесь, говорит он, ибо приблизилось Царство Небесное. Это есть путь всего рода человеческого и каждого из нас. Чем больше мы сознаём, насколько это Царство Божие приблизилось, чем глубже даётся нам пережить праздник, узнать благодать Христову, тем осмысленнее будет наше покаяние, изменение всей нашей жизни с серой, тусклой, греховной на прекрасную, Богом преображаемую.

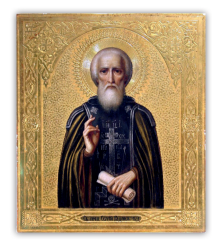
Во-вторых, Предтеча послан для того, чтобы уготовить путь Господень. Каждый из нас в этом смысле должен быть предтечей для Господа. Предтечей для другого человека, чтобы жизнью своей открыть другому человеку истинную подлинную жизнь во Христе. И предтечей для самого себя. Уготовить Господу крещение огнём и духом, благодатное познание того, что Бог есть.

покаянной жизнью, жизнью по правде Божией.

Наконец, Предтеча — это тот, чей взор всецело устремлён на Христа. Он забывает о себе, он не видит себя, он радуется тому, что становится всё меньше и как бы совсем исчезает, оттого что Христос является другим. «Се, Агнец Божий, вземлющий грехи мира», — говорит он о Христе. И Откровение апостола Иоанна Богослова говорит нам о браке Агнца, о Том, Кто берёт на Себя грехи мира, сподобляет всех кающихся небесной радости быть вместе с Вечным Женихом. Но путь этот предполагает такую верность Господу, о которой Сам Христос говорит: «Се Аз посылаю вас как агнцев посреди волков». Чтобы мы приняли с благодарностью от Бога честь и милость быть одного с Ним рода, человеческого и Божественного, по дару Христа. Первым, в котором вслед за Божией Матерью является больший из рождённых женами.

Протоиерей Александр Шаргунов.

18 июля — обретение мощей преподобного Сергия Радонежского



Преподобный Сергий Радонежский родился в благочестивой ростовской боярской семье и при крещении был наречён Варфоломеем. В 23 года принял монашеский постриг с именем Сергий и вскоре основал на севере Московского княжества монастырь Живоначальной Троицы, которому суждено было стать духовным центром страны. Святой жил в XIV в., когда Русь была раздроблена на удельные княжества и находилась под

татаро-монгольским игом. В 1380 г. преподобный Сергий благословил московского князя Дмитрия на битву с ордынским ханом Мамаем, послав с ним двух монахов своей обители — Пересвета и Ослябю. В сражении на Куликовом поле русское войско, в котором собрались дружины нескольких удельных князей, разгромило Мамая, положив начало объединению Руси и ослаблению татарского ига.

Преподобный Сергий Радонежский был не только великим подвижником, радетелем земли и славы Русской, но и восстановителем иноческого жития в Московской Руси после разорения её монголами. Им основано большое количество монастырей, самым известным из которых является Троице-Сергиева лавра.

. Достигнув глубокой старости и за полгода прозрев свою кончину, преподобный Сергий призвал к себе братию и благословил на игуменство опытного в духовной жизни и послушании ученика, преподобного Никона. Накануне кончины Преподобный в последний раз призвал братию и обратился со словами

завещания: «Внимайте себе, братие. Прежде имейте страх Божий, чистоту душевную и любовь нелицемерную...». Скончался он 25 сентября (8 октября н.ст.) 1392 г.

А 5/18 июля 1422 г. были ны нетленными его мощи. Незадолго перед тем он явился в сонном видении одному благочестивому человеку, жившему неподалёку и часто приходившему на могилу его помолиться, и дал наказ: «Скажи игумену и братии: зачем оставляют меня так долго под покровом земли во гробе, где вода окружает тело моё?» Благочестивый почитатель Преподобного поспешил к игумену Никону и рассказал ему о явлении святого. Игумен Никон немедленно сообщил о том собравшейся братии монастыря и 5 июля (ст. ст.) в присутствии крестника преподобного Сергия и большого его почитателя, Звенигородского князя Юрия Димитриевича, и множества паломников, собравшихся со всех концов Московской земли, игумен Никон извлёк из земли гроб Преподобного. Когда подняли крышку гроба, тотчас вокруг распространилось благоухание, и все

увидели, что тление не только не коснулось святого, но даже и одежды его были неповреждёнными, хотя гроб тридцать лет находился в воде.

Святые мощи Преподобного Сергия были положены в раку, которую временно поместили в деревянной Троицкой церкви. В 1426 г. состоялось освящение каменного Троицкого собора. Расписывали собор прославленные русские иконописцы преподобный Андрей Рублёв и Даниил Чёрный со своими учениками. Преподобный Андрей в память и похвалу святого игумена написал икону Пресвятой Троицы, ставшую одной из самых почитаемых святынь Русской Православной Церкви.

Более шестисот лет мощи Преподобного являются источником благодатной помощи для людей, с верой приходящих к этой великой святыне. Исцеления больных и изгнания бесов, помощь в скорбных семейных и тяжелых жизненных обстоятельствах, избавление от опасностей и помощь в учёбе — множество чудес, подобных этим, не перестаёт совершаться по молитвам преподобного Сергия Радонежского.

#### С Днём Ангела!

Сердечно поздравляем с днём Ангела благочинного Боровичского благочиния, настоятеля Успенского кафедрального собора протоиерея Иоанна Мороко и диакона церкви прп. Никандра Городноезерского п. Хвойная Иоанна Стрелкова (07.07); клирика собора Сошествия Святого Духа на апостолов Свято-Духова монастыря иерея Сергия Другова, настоятеля храма Новомучеников и исповедников Российских п. Неболчи Любытинского р-на иерея Сергия Васильева (18.07), настоятеля церкви Успения Божией Матери п. Любытино иерея Владимира Константинова, и.о. настоятеля церкви Параскевы Пятницы г. Боровичи иерея Владимира Павлова (28.07).

В дни памяти Ваших Небесных покровителей — св. Предтечи и Крестителя Господня Иоанна, преподобного Сергия Радонежского и равноап. вел кн. Владимира — молитвенно желаем Вам телесного здравия, душевного спасения, семейного благополучия и помощи Божией во всех Ваших трудах на благо Церкви Христовой на многая и благая лета.

#### Поздравляем!

От всего сердца поздравляем и.о. настоятельницы Свято-Троицкого Никандрового монастыря монахиню Варвару (Колосову) с 60-летием (**5 июля**). Молитвенно желаем Вам здравия на многие лета жизни, мудрости, сил и терпения, Божией помощи и благословения во всех многочисленных делах и заботах, в нелёгких трудах и благих начинаниях.

6 июля — Владимирской иконы Божией Матери

## ВЕЛИКАЯ ПОМОЩНИЦА

Мать моя была благочестивая женщина и принимала к себе странников и странниц. Помню одного старца — батюшку с длинными седыми волосами, одетого в белый холщовый подрясник. За спиной он носил тяжёлую сумку, как песком набитую, а в руке железный посох, такой тяжёлый, что мы, дети, не могли поднять его.

Умер у нас отец, оставив мать с шестью малолетними детьми. Мать решила открыть белошвейную мастерскую, чтобы прокормить детей. Взяла денег в долг, накупила материала, наняла мастериц и у парадного входа повесила дощечку — вывеску о приёме заказов. Начала ждать заказчиков, а они и не идут. Месяц к концу подходит, жалованье мастерицам платить надо, а денег нет. Мать в отчаянье начала впадать.

Вдруг приходит тот странник. Мама со слезами рассказывает ему своё горе. «Не горюй, Ульянушка,— говорит странник,— я тебе дам

великую помощницу, от заказов отбою не будет. Пошли со мною для помощи кого-либо».

Мама послала нашу няню, и они принесли большой Владимирский образ Божией Матери из кельи странника. Тот мало бывал в своей келье, а больше всё ходил по святым местам.

Странник велел повесить этот образ в мастерской и чтобы перед ним горела неугасимая лампада. Когда повесили образ и зажгли лампаду, мама собрала всех нас, детей. Странник-батюшка читал молитвы, и мы с ним долго молились. Мама молилась со слезами. Потом батюшка благословил всех нас, не велел маме отчаиваться и ушёл.

И вдруг начались звонки от заказчиков. Звонок за звонком — до обеда двенадцать заказов приняли. А на другой день временно прекратили брать заказы: их набралось за один день на целый месяц. Потом пришлось даже расширять мастерскую.

Мария Колосова.

#### ЧУДЕСА СВ. ИОАННА ПРЕДТЕЧИ

Мне предстояла операция на голове. 14 января я упала на улице и сильно ударилась головой. После обследований мне был поставлен диагноз: трещина лобной кости, костный фрагмент в подвешенном состоянии и сотрясение головного мозга. Диагноз засвидетельствован в Первой градской и Пятидесятой клинической больницах.

27 января меня отвезли в храм апостолов Петра и Павла знакомые из прихода и посоветовали приложиться к иконе святого Иоанна Предтечи с обручем. С трудом я дошла до монастырской часовни. Помолившись перед образом и приложившись к нему и к обручу (т.к. я не знала, что его можно надеть на голову), почувствовала сразу значительное улучшение состояния. Домой добралась без посторонней помощи. На следующий день мне была сделана компьютерная томограмма. Она показала, что травматических повреждений костей черепа нет.

Галина П.

У женщины была опухоль головного мозга и предстояла операция по её удалению с трепанацией черепа. По ее собственному признанию, она всю жизнь была неверующей. Но как к последней надежде она пришла, по совету близких, приложиться к чудотворной иконе с обручем. После этого было проведено дополнительное обследование перед операцией, которое показало, что опухоли нет. Врачи недоумевали и только спрашивали, что она сделала?! Об этом она рассказала в монастыре.

Велика сила Пророка и Крестителя Иоанна. Давайте же не будем забывать об этом и чаще будем прибегать к молитвам этого дивного и великого святого!

Святый Пророче, Предтече и Крестителю Господень Иоанне, моли Бога о нас!

ень Иоанне, моли Бога о нас! **София К.** 

9 июля — Тихвинской иконы Божией Матери

#### 21 июля — Казанской иконы Божией Матери —

В 2011 г. Я приехала в Краснодар из Казани, где ходила на службу в Богородицкий монастырь. Мне было 34 года, когда я впервые забеременела, но радоваться нам с мужем пришлось недолго. На втором месяце врач УЗИ заявил: «Ваш плод замер, сердцебиения нет. Нужна срочная чистка, иначе летальный исход». Глотая слёзы, я поехала в больницу. Там акушер-гинеколог, печально покачав головой, подтвердила страшный диагноз. Мне сделали полный наркоз, и врачи

#### ПОДАРИЛА ПОБЕДИТЕЛЬНИЦУ

принялись за дело. Очнулась я уже в палате. Во мне целых 6 недель жил маленький долгожданный человечек, и его не стало! Тягостные думы прервал телефонный звонок. «Ты знаешь, какой сегодня день? День явления Чудотворной, — утешал меня муж. — Я был в храме на праздничной службе. А дома прочитаю акафист и помолюсь за тебя. Божия Матерь обязательно нам поможет».

Перед выпиской меня отправили на УЗИ. Врач долго смотрел на экран. «Почему в карточке указано, что вы после чистки? — наконец сказал он. — Ваш ребёнок жив, с ним ничего не случилось». Через минуту кабинет УЗИ наполнился врачами. «За 30 лет работы я не видела ничего подобного, — говорила заведующая. — Похоже, во время чистки ваш ребёнок спрятался в мышцу. Такое ощущение,

что его кто-то спрятал». Для нас было понятно, КТО сначала дал жизнь нашему ребёнку, а потом спрятал его. Во время беременности врачи стращали: может родиться урод, инвалид и предлагали избавиться от ребёнка. Но мы с мужем решили молиться и верить в чудо. Казанские родственники не раз заказывали за меня сорокоуст в храме и прислали мне освящённую Казанскую иконуБожией Матери. Когда родилась дочка, из всех детей в роддоме у неё оказался самый высокий показатель здоровья по шкале Апгар (Каждому новорожденному выставляют эту оценку в первые минуты жизни по 5 показателям). Мы назвали дочь Дарьей. Это имя означает «Дар Бога» и «Победительница». Она благодаря силе Божьей победила в битве за жизнь.

Наталья Макарова.

#### НАУЧИЛА УМУ-РАЗУМУ



Пред иконой Божией Матери «Тихвинская» на Руси от века молились, в первую очередь, о детях. Вот одно из многочисленных чудес, о котором поведала Любовь С. из города Перми.

«Мой младший брат Ваня с 12 лет начал у отца папиросы и деньги воровать, покупал спиртное, школу прогуливал. И вот наша соседка бабушка Тая сказала маме, чтобы она молилась о вразумлении Ваньки перед Тихвинской иконой Божией Матери. У бабы Таи как раз такая имелась. Мама всё сделала, как баба Тая её учила, просила о прощении Ванькиных грехов и наставлении его на путь истины.

И в тот же вечер он отравился какой-то гадостью, которую с дружками пил, и попал в реанимацию. Мама взяла бабы Таину икону с собой и не отходила от двери в его палату. Все молилась, молилась. Ваня скоро пришёл в себя. С тех пор у него тягу к алкоголю как отшибло. Он стал серьёзным, прекратил свои выкрутасы. Баба Тая сказала, что это Богородица его умуразуму по маминым молитвам научила. Прошло больше тридцати лет. Ваня — директор завода, очень уважаемый человек, настоящий труженик, церковный ктитор».

Из газеты «Эском-Вера».

17 июля - святых Царственных страстотерпцев

# «Да, воистину любовь высшее земное благо, и жаль того, кто её не знает». Это пишет императрица Александра Фёдоровна своему мужу Николаю II.

Что это были за люди, что это была за семья? Увы, мало кто знает, хотя информации об этом сегодня много. Например, знаете ли вы, что Николай в отрочестве и юности учился очень много, каждый день, без выходных и каникул? Или, что Александра Фёдоровна тоже с самой юности отличалась от всех других девочек тем, что не читала рыцарских романов, а увлекалась совершенно другими вещами — философией и богословием? А позже даже получила докторскую степень по философии.

Художники сегодня обращаются к жизни Николая и Александры и создают свои образы, повинуясь движениям своей фантазии. Но свобода художника должна быть связана с его ответственностью. Ответственностью перед тем, что было на самом деле. Я вот выбрал совсем немного цитат из писем, которые сейчас, слава Богу, всем доступны. Давайте просто почитаем вместе.

Александра: «Молиться за тебя — моя отрада, когда мы разлучены. Не могу привыкнуть даже самый короткий срок быть без тебя в доме, хотя при мне наши пять сокровищ».

Николай: «Как мне благодарить тебя за два твоих милых письма и за ландыши? Я прижимаюсь к ним носом и часто целую — мне кажется, те места, которых касались твои милые губы...»

Александра: «Все мои молитвы и нежнейшие мысли следуют за тобой. Пусть Бог даст тебе мужество и силу, и терпение. Веры у тебя больше, чем когда-либо, и это то.

## ЛЮБОВЬ ВЫШЕ СМЕРТИ. НИКОЛАЙ И АЛЕКСАНДРА



что тебя поддерживает. Да, молитва и непосредственная вера в милосердие Бога одни дают мне силу всё переносить».

Николай: «Как я благодарен тебе за твои милые письма! В моем одиночестве они — единственное мое

утешение, и я с нетерпением жду их прибытия. В дни поста я каждый день бывал в церкви — либо утром, либо вечером...»

Николай: «Скучно и пусто одному. Мысленно всегда вместе. Крепко обнимаю». Александра: «Мне так хотелось бы уменьшить для тебя эту тяжесть, помочь тебе выносить её, погладить твой лоб, прижаться к тебе. Но когда мы вместе, а это случается так редко, мы не показываем друг другу то, что мы чувствуем. Каждый подбадривается ради другого и молча страдает».

Николай: «Моя возлюбленная душка женушка! Написанные тобой строки всегда так глубоки, и когда я читаю их, смысл их проникает в самое сердце, и глаза мои часто увлажняются. Тяжко разлучаться даже на несколько дней (...) Возлюбленная моя, часто-часто целую тебя потому что теперь я очень свободен и имею время подумать о моей женушке и семействе. Странно, но это так. Обнимаю тебя нежно и целую твоё бесценное личико, а также всех дорогих детей...»

Александра: «Отныне нет больше разлуки. Наконец мы соединены, скованы для совместной жизни, и когда земной жизни придет конец, мы встретимся опять на другом свете, чтобы быть вечно вместе».

Земной конец этих людей был полон страданий. Таких страданий и мук, когда кажется, что не выдержит человеческое сердце. Но они приняли их со смирением, приняли по-христиански. Потому что знали: «любовь есть высшее благо», потому что знали что «отныне не будет разлуки». И они вместе навечно. Друг с другом и с Богом, Которому они так молились друг за друга, и за всю страну — и Которому теперь молятся о нас.

Владимир Легойда, Синодальный отдел по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ.

# По молитвам преподобного Сергия

На третьем году семейной жизни мы с мужем поехали в православную поездку в Троице — Сергиеву Лавру помолиться о выздоровлении нашего годовалого ребенка, которому в ближайшие месяцы должны были делать операцию. Наша группа оказалась женская, мой муж был единственным мужчиной в поездке, и ещё по дороге к нам подсели два инвалида на костылях.

Недалеко от Лавры автобус сломался. В Сергиев Посад пришлось добираться своим ходом, как и обратно домой. Какие нам выпали мытарства — знает один Бог! Инвалидов мужу пришлось нести буквально на руках. В этот день попасть домой мы так и не смогли, и нашей группе пришлось ночевать на Казанском вокзале. Все очень устали, но никто не жаловался. Проведя бессонную ночь, утром, почти без денег, мы продолжали свой путь. Везде выставляли вперед своих инвалидов, и, обрисовав ситуацию, проходили за ними бесплатно (в метро и в электричках).

Наконец, под вечер второго дня мы с мужем добрались домой. Каково же было наше удивление, когда дома перед нами предстал абсолютно здоровый малыш! Уезжали мы — был он болен, а приехали — оказался здоров. Поистине произошло чудо! Ведь за два дня прошла болезнь, которая даже при самом благоприятном течении проходит несколько месяцев. Господь по молитвам святого Сергия Радонежского, перед мощами которого мы молились, даровал исцеление нашему сыну, и тем самым мы избежали операции. Слава Богу за всё!

татьяна Никонова.

6 июля — неделя 4- по Пятидесятнице

# ОБ ИСЦЕЛЕНИИ СЛУГИ



Капернаумский сотник, слугу которого исцелил Иисус Христос, личность очень светлая и добрая и во многом может послужить нам примером для спасительного подражания. Язычником был сей человек, но обнаружил пред Господом такую веру, что удивился Христос: подобной веры, как засвидетельствовал Сам Спаситель, Он не нашёл и в Израиле.

В чём же именно обнаружил капернаумский сотник особенную веру, которая удивила Христа Спасителя и которой нам можно поучиться у него? Прежде всего, в прошении сотника об исцелении его слуги выразилась сердечная и твёрдая вера во всемогущество Иисуса

Христа: «Скажи только слово, — говорил он Спасителю, — и выздоровеет слуга мой; ибо я и подвластный человек, но, имея у себя в подчинении воинов, говорю одному: пойди, и идёт; и другому: приди, и приходит; и слуге моему: сделай то, и делает» (Мф. 8:8-9). «А Ты, — как бы так рассуждал сотник, — Ты Повелитель всего мира, распоряжающийся силами его и дарами Божиими. Ты — Всемогущий Чудотворец, по одному слову Твоему исполнится всё, чего Ты только ни захочешь».

Эта-то твёрдая вера во всемогущество Иисуса Христа и была столь угодна и приятна Спасителю, и такойто веры прежде всего требовал Он от всех, обращавшихся к Нему с теми

или иными нуждами, с теми или другими просьбами: «Веруете ли, что Я могу это сделать? По вере вашей да будет вам» (Мф. 9:28-29). И от нас, братия и сёстры, если мы желаем, чтобы наши прошения на земле были услышаны Богом, требуется прежде всего сердечное, живое и твёрдое убеждение в том, что Бог — везде, всё видит, всё знает, что Он премудр, всесилен и всемогущ, что Он, кроме того, благ, милосерд и любвеобилен, — по всему этому Он и может, и восхощет исполнить наши прошения, к Нему обращаемые.

Поучимся же у сотника живой, твёрдой вере, без колебания, сомнения и двоедушия. Далее, в прошении сотника обнаружилась вера смиренная — вера человека, проникнутого глубоким сознанием своего недостоинства. Иисус Христос хотел лично прийти к больному слуге сотника, тот же, отвечая, сказал: «Господи! я недостоин, чтобы Ты вошёл под кров мой, но скажи только слово, и выздоровеет слуга мой» (Мф. 8:8). Видите, какое смирение, какое сознание своего ничтожества пред Всемогушим Спасителем выказал сотник! Действительно, сердечная, твёрдая, истинная вера необходимо бывает соединена со смирением. Там, где исповедуется всемогущество и величие Божие, в то же самое время очевидно исповедуется и ничтожество человека пред этим величием и всемогуществом.

И нам, когда обращаемся мы с каким-либо прошением к Богу, следует иметь смиренное сознание своего недостоинства, своего бессилия и немощи, своего ничтожества и окаянства, а не думать о себе, что мы что-нибудь значим пред Богом, чем-нибудь заслуживаем Его милость к себе. Все подобные гордые помышления нужно отгонять от себя, ибо именно они-то и бывают причиной того, что Бог не исполняет наших прошений. «Бог, — пишет святой апостол Петр, -- гордым противится, а смиренным даёт благодать» (1 Пет. 5:5).

Наконец, в прошении сотника обнаружилась вера, соединённая с любовью к ближнему. Из любви-то, из сострадания к ближнему — и не родному, а чужому, слуге своему,сотник и заботится, и беспокоится, и так смиряется пред Спасителем: «Господи! слуга мой лежит дома в расслаблении и жестоко страдает» (Мф. 8:6),— взывает к Спасителю смиренный, чувствительный к страданиям ближних сотник. За то на его любовь и отозвалась скоро Божественная Любовь и сейчас же выразила готовность исполнить прошение

А у нас часто бывает так, что, обращаясь с прошениями к Богу, мы в то же время имеем и носим в себе вражду и злобу к ближнему своему. Бывает и так, что люди (хотя, может, и немногие) обращаются к Богу с прошением, чтобы Он наказал их

недругов какими-либо бедствиями и несчастьями. И как же мы хотим, чтобы Господь услышал такие наши просьбы и исполнил их, когда Он говорит: «Если вы будете прощать людям согрешения их, то простит и вам Отец ваш Небесный, а если не будете прощать людям согрешения их, то и Отец ваш не простит вам согрешений ваших» (Мф. 6:14–15).

Бывает же, что хотя и нет в нашем сердце вражды и злобы по отношению к ближнему, однако царят у нас в душе во время молитвы нашей холодность и равнодушие к нуждам ближних и не оказываем мы им милости, хотя и могли бы её оказать. С какими же мыслями и духом обратимся мы тогда к Господу с прошениями о своих нуждах? Полагаясь лишь на одну веру свою? Но ведь только «вера, действующая любовью» (Гал. 5:6), имеет цену в очах Божиих. А о немилостивых сказано, что «суд без милости не сотворшему милости» (Иак. 2:13).

Итак, дорогие братия и сёстры, будем обращаться к Богу со своими прошениями с верою живою, сердечною и несомненною, растворённою и проникнутою любовью к ближним, и тогда Господь услышит наши прошения и исполнит их, ибо Он Сам сказал: «Ищите прежде Царства Божия и правды Его, и это все, то есть необходимое для временной жизни вашей, приложится вам» (Мф. 6:33).

> Архимандрит Кирилл (Павлов).

> > P19

В Оптиной был такой случай. Поступил к нам в скит послушником фельдшер Иван. Батюшка отец Амвросий взял его под своё руководство. Этот Иван рассказывал про себя следующее. Жил он в Тульской губернии и познакомился однажды с одним чародеем. Захотелось фельдшеру поучиться искусству волхвования. Тот согласился принять его своим учеником. На первый раз принес скамейку и велел Ивану положить на неё руки. Тот положил — и скамейка поднялась до потолка. Испугался ученик и бросился бежать, а учитель останавливает его, говоря: «Куда ты, трус? Хочешь постичь всю прему-

Успокоился Иван, вернулся. С тех пор учение пошло успешно. Скоро он начал видеть самих духов. С одной стороны, кажется странным, что бестелесные духи могут являться чувственным образом и притом многоразлично: то в виде человека, то кошки, то даже в виде лунного луча (напоминает наши спиритические сеансы), как однажды явился он чародею с учеником.

дрость, а сам от ничтожной вещи

пугаешься».

#### ВСЕПОБЕЖДАЮЩЕЕ ОРУЖИЕ

Погибал фельдшер, но Господь, не хотящий погибели человеческой. неисповедимыми путями привёл его в нашу святую обитель. Жил он у нас некоторое время. Раз ночью приходит он к отцу Амвросию и просит келейника разбудить батюшку. «Ну куда ты пришёл ночью, — говорит келейник, — батюшка спит, он устал, приди завтра». «Нет, — отвечает Иван, — батюшка велел мне приходить во всякое время дня и ночи». Разбудили отца Амвросия. Тот внимательно выслушал пришедшего, который рассказал ему следующее: «После вечернего правила я захотел лечь, как вдруг вижу: сидит у меня какой-то человек уже преклонных лет. Двери у меня крепко заперты, следовательно, войти никто не мог. Я догадался, что это бес. А он говорит мне:

А ведь ты очень негодно поступил. Был нашим другом, мы сообщили тебе уже некоторые тайны, и вдруг ты всё бросил и привязался к этому

- Что же мне делать? Спраши-
- А вот что: как ты бросил нас, так брось и его. Только пожелай, и я тебя в одно мгновение перенесу отсюда к твоему бывшему наставнику.
- Господи Иисусе Христе, Сыне Божий, помилуй мя, грешного, — воскликнул я, и бес моментально исчез. Но на меня напал неизъяснимый страх, думаю: вдруг он опять вернётся и задушит меня? Вот и прибежал

Среди духов не все равны. Как в войске есть солдаты, офицеры, генералы и генералы над генералами, так и в бесовском войске. Взять евангельский рассказ об исцелении гадаринского бесноватого. Когда Господь спросил обитавшего в человеке беса, как его имя, тот ответил: «Легион». В римском войске легион состоял из 6400 человек. Когда отец Амвросий выслушал монаха, то сказал:

Хорошо, что ты пришёл; у тебя был бес силы страшной, и почти никто не избавляется от него. Господь



Преп. Макарий Великий

возвестил мне, что ты в опасности, и я встал на молитву. Слава Богу, что ты вспомнил Его святое имя и изгнал им беса.

Что стало потом с этим монахом — неизвестно. Ушёл он на военную службу и больше в обитель не вернулся.

Великое имеем мы, верующие, оружие! Это сила Животворящего Креста. Как подумаешь, страшно становится за неверующих, они совершенно

беззащитны. Это то же самое, как если бы человек, совершенно безоружный, ночью отправился в дремучий лес; да его там растерзает первый попавшийся зверь, а защищаться ему нечем. Мы же не будем страшиться бесов. Сила крестного знамения и имя Иисусово, страшное для врагов Христовых, спасёт нас от лукавых диавольских сетей. Аминь.

Преподобный Варсонофий Оптинский.



Ещё недавно в Грузии жил один из самых известных подвижников XX в. архимандрит Гавриил (Ургебадзе). Знаменитый старец, ныне прославленный в лике преподобных, оставил по себе много благодарной памяти. И среди слов, которые люди запомнили, есть обращение к ропотникам, тем, что вечно бурчат: «Священники плохие, власть плохая, все плохое».

### «СЛОВО О СВЯЩЕННИКАХ»

так отвечал им: «Вы хотели бы, чтобы президентом у вас была царица Тамара, а на приходе у вас служил Николай Чудотворец. Но вы-то сами — кто?».

А ещё мы бы хотели, чтобы врачом в поликлинике работал святой Пантелеимон, а на клиросе пел царь Давид или хотя бы Фёдор Шаляпин. А также (спасибо, Александр Сергеевич), чтобы «была я владычицей морскою, а Рыбка была бы у меня на посылках». Но, простите, вы в зеркало глядели? А в совесть заглядывали? Со здравым смыслом советовались, или хотя бы с отцом Гавриилом? Сами-то вы — кто?

Но вот помечталось мне, что действительно на приходе, где я прихожанином, служит святой Николай. Без сомнения, приход сразу набьётся людом как та сеть, которую Пётр забросил одесную корабля, рыбой. За чудесами, за милостыней, за благодатной помощью набьётся. И без внешней рекламы. Ешё бы! У всех беда.

Маммо Габриэли, то есть отец Гавриил. Сын пьёт, невестка гуляет, ленег не муж работу потерял, у меня рак... Так что — все к Николаю! Он всем поможет. Но святитель Николай ведь не будет «угодником» в смысле одного только угождения нам. Он, главным образом, Богу угождать будет и от нас того же потребует. Потребует ежевоскресного хождения к Литургии. Чего доброго, заведёт полноценное всенощное бдение. В смысле — на всю ночь, а на рассвете — Литургия. Заставит поститься по уставу, а не так, как мы привыкли — с карасиками. По средам не едим. По пятницам — тоже. Велит Псалтирь наизусть изучить. Памятуя о знаменитой пощечине Арию, можно предполагать, что иному вольнодумцу св. Николай и «портрет»испортит. И вообще всё его неизбежно пламенное служение предстанет перед развращённым и ленивым нынешним христианским сообществом как вызов, мука, обличение и издевательство.

Да я ведь к Николаю только за чудом и только на пару минут! Мне за чудом. Сколько стоит? А так мне «в Париж, по делу, срочно!». Ты, Николай, дай-ка мне просимое, да побыстрее. Да в душу не лезь. Чужая душа, сам знаешь, потёмки. Ну, и я пошёл. Прощай, Николай. До скорого свидания. До следующей нужды. А он тебе: «Стой, паршивец. А ну, глянь мне в глаза! Ты что это вздумал храм в торговую лавку превращать? Добра хочешь? Помощи хочешь? А потрудиться для Христа хочешь? Долги раздать, бедным помочь, ночью на молитву стать?» Ну и так далее. Знаете, что потом будет? Вскоре, через месяц-другой, в Патриархию полетят письма и телеграммы анонимных стукачей и официальных оскорблённых и униженных. Будут жаловаться на того, кому сегодня молятся, если бы он сегодня жил, а не в четвёртом веке. Как пить дать. Будут говорить про Николая Чудотворца: «Грубый, изувер, службы длинные, строгий непомерно, дерётся даже, ругается,

никакой любви», и так далее. А если бы на приходе у нас был священником Михаил Архангел! Храм был бы пуст! Все в ужасе и с чувством полной греховности разбежались бы кто куда. Остался бы только пепел у исповедального аналоя. Пепел грешника, сгоревшего от стыда на исповеди после нескольких вопросов исповедующего Архангела.

Одним словом, когда вам захочется побурчать о том, что все плохие (только вы хороший), вы подумайте о том, что было бы, если бы реально главой государства был князь Владимир или Андрей Боголюбский, а на приходе у вас служил Иоанн Кронштадтский. Представьте все это в деталях. Ох. вы бы взвыли! Конкретно вы. А я бы посмеялся. Так что взгляните свежим взглядом на своих родных, таких знакомых и понятных батюшек. Простых и грешных, как все. И обрадуйтесь. И благодарите Бога, что святых к святым послали, а к вам — грешникам — грешников. И успокойтесь.

Протоиерей Андрей Ткачев.



Как-то раз сидели мы дома у известного детского писателя Геннадия Снегирёва, и разговор зашёл

— Деньгами распоряжается Сам Господь,— сказал наш друг — лаврский иеромонах, который потом стал

епископом, отец Д.— Каждому посылает столько, сколько тому положено по его духовному устроению.

— Бог вам не завхоз и не бухгалтер,— возразил Снегирёв

— А это как посмотреть, Геннадий Яковлевич, — заметил известный

# ΡΑССΚΑ3 ΡΕΓΕΗΤΑ

московский регент Сергей, один из лучших регентов.— Ежели с той точки зрения, что Господь даёт нам всё для нас потребное, то в метафизическом смысле так это и есть! Во всяком случае у меня есть свидетельство того, как Господь послал мне в жестокую минуту жизни пятьдесят рублей, и эти деньги спасли меня, перевернув всю мою жизнь. Хотите историю?

— Хотим, расскажи! — заинтересовались все.

— Извольте. Был я в прежние годы ну просто какая-то шпана подзаборная, так опустился: пил с дружками, гулял. Как-то раз спьяну мы даже уголок Дурова ограбили. Забрались туда и украли...

 — Морскую свинку? — попытался сострить кто-то из нас.

— Да нет, радиолу свистнули, толкнули, все это пропили... А у меня, между прочим, была уже жена и двое маленьких детей. И вот жена мне говорит: «Сил моих больше нет тебя терпеть, глаза бы мои тебя не видели! Тут дети голодные, их кормить надо, а ты пьёшь с утра до ночи. Уходи и без денег домой не возвращайся!» Выгнала меня.

Я долго бродил по улицам, потому что идти мне было некуда, денег взять неоткуда, и я просто метался, как сухой лист по ветру. Вдруг вижу: старушка старенькая, с палочкой, еле-еле ноги передвигает, пробует перейти улицу, а машины идут нескончаемым потоком и никак ей это не удаётся. Подошёл я к ней: «Давай, бабусь, помогу тебе». «Помоги, милок, — говорит, — а то я в храм никак не могу попасть». Перевёл я её, поставил возле самого храма, она и благодарит: «Спаси тебя Господи, дай Бог тебе здоровья, а что это ты такой грустный? Никак скорбь у тебя какая?» «Да уж,— отвечаю,— жена выгнала, сказала, без денег не приходи, а у меня и работы нет, и попросить не у кого». «Да,— вздохнула старушка, — это уж и вправду скорбь. А зовут-то тебя как?» Я назвался. Она и закивала обрадовано: «Так ты к Сергию преподобному сейчас прямо и отправляйся в Лавру. Обратись к нему — он и поможет!»

Простился я с бабулькой, ну, думаю, может, действительно поехать мне к преподобному Сергию, раз уж больше не к кому. Дошёл до вокзала — ба, а у меня и денег-то на билет нет! Что ж, решил поехать зайцем. Приезжаю, а на станции выясняется, что до Лавры надо ещё пешком переть и переть. Тут меня такое сомнение взяло — чего я бабку эту

послушал! Куда забрался! Сам уже не рад.

Но в Лавру всё-таки пошёл — раз уж приехал, чего ж обратно поворачивать? Узнал, где лежат мощи, встал у них, да так и простоял, мысленно взывая к преподобному.

Пора было, однако, собираться домой: храм запирали, люди расходились, и я отправился восвояси. Добрался кое-как до дома, думаю — а ну как жена меня выгонит? Денег-то я так и не принес! Да и на что, спрашивается, рассчитывал, когда в Лавру ехал? Подхожу к своему подъезду и вдруг вижу — возле него расхаживает мой старинный друг, которого я не видел уже давно.

— Ты чего здесь?

— Да вот пришёл к тебе, а меня жена твоя выгнала. Я тебя у подъезда и поджидаю. Я тебе деньги принёс. Вот. Пятьдесят рублей. Я у тебя когда-то занимал, да всё не мог отдать, а теперь вот — разбогател. Держи.

И протягивает он мне пятьдесят рублей. А я и не помню, чтобы он когда-нибудь у меня их одалживал!

Взял я эти деньги, принёс жене, помирился с ней. А на следующий день меня позвали петь в маленьком церковном хоре. И так моя жизнь стала выправляться и выправляться... И всё это благодаря помощи преподобного Сергия! Пятьдесят рублей!

Олеся Николаева.

#### КАК ЧЕЛОВЕК УЗНАЕТ ВОЛЮ БОЖИЮ?

Упорным взысканием её и отречением от собственной воли, ведь и Господь отрёкся Себя, оказав абсолютное послушание Отцу.

Бог не подвержен ни страстям, ни ошибкам, ни скрытый какой-либо умысел Им не движет, ибо Он — всемогущ. Знающий всё прежде, нежели совершиться им, Он безошибочно открывает Свою волю либо частично, либо полностью, исходя из возникающей необходимости и имея ввиду поддержание бытия и безопасность творений.

Под влиянием несовершенства и преходящего, подверженного изменениям естества, творения приходят в столкновения с Божественной волей по той причине, что зачастую последняя не согласуется с их интересом и целями. По причине порчи и изменения, которым мы подверглись, Божественная воля, находясь в сфере домостроительства, стала

подвижной и может изменяться, но упразднить её невозможно, а лишь преобразовать, что и происходит ради нашей немощи, пока не придём в состояние равновесия.

В отношении нашей разумной природы Божественной воле угодно, чтобы «все люди спаслись и достигли познания истины» (1 Тим. 2:4). Однако равнодушие или слабость, или скудоумие человека заставляет Божественную волю менять свои намерения в нашем отношении, что неопытных и незнающих приводит в неудовольствие и уныние. Зная о том, что воля Божия безошибочна, мы не должны испытывать неудовольствия или роптать и отступать, но признать свои прегрешения и с верою подчиниться Промыслу.

Если «ни одна йота и ни одна черта не прейдет» (Мф. 5:18) и если «у вас и волосы на голове все сочтены»

(Мф. 10:30), какое мы имеем право жаловаться на кажущиеся нам нестроения, что случаются с нами в этом жалком состоянии? Мы видим лишь настолько, насколько нам позволяет зрение и все решения и планы принимаем на основании наших собственных суждений и заключений.

Не так Бог. Он, промышляющий о всей твари, Своих решений не отменяет, но изменяет способ действия отдельных составляющих и даже отдельных людей, для того, чтобы всё устроить с наибольшей для нас пользой. Познание Божественной воли зависит в значительной степени от личных наших усилий в поиске её, от того, насколько мы отреклись от своей воли, несовершенной и страстной.

Чистая совесть и решимость соблюдать с величайшей точностью то, в чём обещались Богу, так как ничего не ускользает от «испытующего

Когда вы хотите узнать волю Божию, забудьте совершенно самого себя, все свои намерения и мысли, и свеликим смирением просите в своей молитве познания её. И что образуется вашем сердце или к чему оно склонится, то и делайте, и это будет по Богу.
Старец Иосиф Исихаст.

сердца и утробы» (Пс. 7:10), дают нам возможность часто узнавать Божественную волю, поскольку в обоих случаях мы приближаем милость Божию. Если есть в человеке действительно страх Божий, сострадание и милосердие, словом, всё, что приятно Богу, тогда Он не скрывает Своей воли от тех, кто живёт любовью, ибо и Сам есть Любовь.

Хорошо было бы, если б человек избегал просить у Бога открыть ему волю Свою грубым чувственным образом, как, к сожалению, поступают некоторые, потому что из-за нашей гордости мы можем легко соблазниться и поверить той информации, которую нам даст сатана.

Старец Иосиф Ватопедский.

Христианская притча

#### ПУТЬ СОВЕРШЕНСТВА

К знаменитому подвижнику пришёл начинающий монах, прося указать ему путь совершенства.

— Этою ночью,— сказал старец,— ступай на кладбище и до утра восхваляй погребённых там покойников, а потом приди и скажи мне, как они примут твои хвалы.

На другой день монах возвращается с кладбища:

- Исполнил я твоё приказание, отче! Всю ночь громким голосом восхвалял я этих покойников, величал их святыми, преблаженными отцами, великими праведниками и угодниками Божиими, светильниками вселенной, кладезями премудрости, солью земли; приписал им все добродетели, о каких только читал в священном писании и в эллинских книгах.
- Ну, что же? Как выразили они тебе своё удовольствие?
- Никак, отче: всё время хранили молчание, ни единого слова я от них не услыхал.
- Это весьма удивительно, сказал старец, но вот что ты сделай: этою ночью ступай туда опять и ругай их до утра, как только можешь сильнее: тут уж они наверно заговорят.

На следующий день монах опять возвратился с отчётом:

— Всячески поносил я их и позорил, называл псами нечистыми,

сосудами дьявольскими, богоотступниками; приравнивал их ко всем злодеям из Ветхого и Нового завета от Каина-братоубийцы до Иуды-предателя, от Гивеонитов неистовых и до Анании и Сапфиры богообманщиков, укорял их во всех ересях от Симоновой и Валентиновой до новоявленной монофелитской.

 — Ну что же? Как же ты спасся от их гнева?

— Никак, отче! Они всё время безмолвствовали. Я даже ухо прикладывал к могилам, но никто и не пошевельнулся.

— Вот видишь, — сказал старец, ты поднялся на первую ступень ангельского жития, которая есть послушание; вершины же этого жития на земле достигнешь лишь тогда, когда будешь так же равнодушен и к похвалам, и к обидам, как эти мертвецы.



## АСКЕТИЧЕСКАЯ ПРОПОВЕДЬ

Возлюбиши ближняго твоего якоже сам себе—такую заповедь Господа Бога нашего возвешает нам Евангелие.

Очевидно: чтоб возлюбить ближнего, как самого себя, предварительно нужно правильно полюбить себя. Любим ли мы себя? Несмотря на странность этого вопроса, должно сказать, что весьма редкий из человеков любит себя. Большая часть людей старается сделать себе как можно больше зла. Если измерить зло, соделанное человеку в его жизни, то найдётся, что лютейший враг не сделал ему столько зла, сколько сделал зла человек сам себе. Каждый из вас, взглянув беспристрастно в свою совесть, найдёт это замечание справедливым. Какая причина тому, что мы почти беспрестанно делаем себе зло, между тем как постоянно и ненасытно желаем себе добра? Причина заключается в том, что мы правильную любовь к себе заменили самолюбием, которое внушает нам стремиться к безразборчивому исполнению пожеланий наших, нашей падшей воли, руководимой лжеименным разумом и лукавою совестью.

Мы увлекаемся и корыстолюбием, и честолюбием, и мщением, и памятозлобием, и всеми греховными прихотями! Мы льстим себе и обманываем себя, думая удовлетворять любви к себе, между тем как удовлетворяем

только неудовлетворимому самолюбию нашему. Стремясь удовлетворять самолюбию нашему, мы злодействуем себе, губим себя.

Правильная любовь к себе заключается в исполнении животворящих Христовых заповедей: сия есть любы, да ходим по заповедем Его, сказал святой Иоанн Богослов. Если ты не гневаешься и не памятозлобствуешь — любишь себя. Если не клянешься и не лжешь — любишь себя. Если не обижаешь, не похищаешь, не мстишь; если долготерпелив к ближнему твоему, кроток и незлобив — ты любишь себя. Если приносишь Богу тщательные и тёплые молитвы из сердца сокрушенного и смиренного, то любишь себя. Если ты воздержен, не тщеславен, трезвен, то любишь себя. Если ты до того милостив, что соболезнуешь всем немощам и недостаткам ближнего твоего и отрицаешься от осуждения и уничижения твоего ближнего, то ты любишь себя.

При изучении евангельских заповедей необходимо со всею бдительностью и трезвением наблюдать за пожеланиями и влечениями сердечными. Не только всякое пожелание и влечение, явно противные евангельским заповедям, должны быть отвергаемы, но и все пожелания и влечения, нарушающие сердечный мир. Всё, истекающее из Божественной

Воли, сопровождается святым миром, по опытному учению святых отцов; напротив того, всё, сопровождаемое смущением, имеет началом своим грех, хотя бы по наружности и каза-

лось высшим добром. Полюбивший правильно самого себя может богоугодно любить ближнего. Сыны мира, недугующие самолюбием и порабощённые ему, выражают любовь к ближнему без разборчивым исполнением всех пожеланий ближнего. Ученики Евангелия выражают любовь к ближнему исполнением относительно его всесвятых заповеданий Господа своего; удовлетворение пожеланиям и прихотям человеческим они признают душепагубным человекоугодием и страшатся его столько же, сколько страшатся и убегают самолюбия. Самолюбие есть искажение любви по отношению к самому себе, человекоугодие есть искажение любви по отношению к ближнему. Самолюбец губит себя, а человекоугодник губит и себя и ближнего.

Научимся правильно и свято любить себя; тогда возможем исполнить относительно ближнего нашего всесвятую заповедь великого Бога нашего: Возлюбиши ближняго твоего,

Святитель Игнатий Брянчанинов.

Замечательным памятником русской архитектуры являлся главный храм села Ровное, построенный в честь Спасителя в 1767 г. на месте древней деревянной церкви. Он был каменный, однокупольный и имел два престола: главный — в честь Преображения Господня, а второй — во имя святителя Николая Чудотворца.

Церковь построена тщанием прихожан и имела классическую архитектурную композицию: восьмерик на четверике. Стены её украшали декоративные элементы. К четверику примыкала трапезная с каменной колокольней. В храме было много древних икон. Святыней его являлась главная храмовая икона Преображения Господня. Особо почиталась прихожанами этого храма копия чудотворной Старорусской иконы Божией Матери.

К Спасо-Преображенской церкви принадлежали ещё две:

кладбищенсккя Тихвинская икона Божией Матери, освящённая в 1874 г. и церковь во имя великомученицы Екатерины, построенная в 1802 г. помещиком Жеребцовым на собственной земле.

В штате было два священника, диакон и два псаломщика. Приписных церквей не было, часовен -9. При Спасо-Преображенской церкви была большая библиотека, в которой насчитывалось 311 томов книг. В селе Ровное жили трудолюбивые люди. Приход был богатый. В этой церкви состоялось бракосочетание Клавдии Васильевны Солоповойсестры игумении Таисии. Жених, окончивший курс учения в Новгородской духовной семинарии Иван Иванович Миловский. Венчал их священник Василий Виноградов с причтом. Поручителями по жениху были Боровичского Троицкого собора священник Михаил



Храмы нашей епархии

# В честь Преображения Господня

Михайлович Петропавловский и Боровичский помещик Милетий Францевич Гуминский. Поручителями по невесте были священник с. Прошково Николай Миронович Зимнев и окончивший курс общеобразовательных наук Фёдор Иванович Миловский, брат жениха.

В Ровном жили известный землевладелец Михаил Линденбаум, Ольга Поршнякова, помещик Милетий Гуминский и другие. Известны имена заслуженных настоятелей Спасо-Преображенского храм, протоиереев, которые служили здесь свыше 30 лет: протоиерей Николай Петрович Тихомиров, Иоан Михайлович Долговский. Вокруг церкви располагалось древнее кладбище. На нём были похоронены прежние священнослужители этой церкви Добряков Василий Михайлович с супругой, Долговский Иона Михайлович с супругой,

священник Тихомиров Николай с дочерью, пономарь церкви села ровное Соболев Матфей Семёнович с женой, дьячок Соболев Василий Николаевич с женой и другие. Здесь же покоились дети известного землевладельца Сергей и Александра Линденбаум. Сейчас на месте старинного кладбища расположены огородные участки местных жителей...

Последнего настоятеля храма священника Николая Александровича Вавилова (иеромонаха Нестора), 1897 г.р. расстреляли 17 декабря 1937 г. в Боровичах.

Спасо-Преображенский храм был закрыт в 1938 г. Здание его использовалось под склад. Были разрушены колокольня и трапезная. Осквернено кладбище у церкви. Ждёт и этот храм своих спасителей.

Н. Пожарнова, Свято-Духов монастырь.



#### ПАЛОМНИЧЕСТВО

Стремление к паломничествам является внешним проявлением богоискательства, свойственного человеческой душе. Мы едем в монастыри и храмы, которые являются местами особенного присутствия Божия. Это означает, что в святых местах нам легче ощутить Божественное присутствие. Поэтому паломнический путь, куда бы он ни вёл — это дорога к Богу. Конечно, когда мы говорим о поездке,

например, в Сергиев Посад, мы имеем в виду — к преподобному Сергию, в Дивеево — к преподобному Серафиму. Но любой православный святой, на встречу с которым мы направляемся, являет собой пример жизни во Христе. И те монастыри, которые испокон веков служат центрами притяжения народа Божия, населены нашими современниками, избравшими многотрудный путь служения Христу, поэтому встреча

с монахом напоминает нам о том, ради Кого этот человек оставил мир.

Другой важный момент состоит в том, что во время паломнических поездок мы прикладываемся к мощам святых. Когда мы делаем это, то приобретаем себе небесного друга и заступника. Конечно, можно молиться святому, к мощам которого мы не прикладывались, и рассчитывать на его предстательство за нас перед Богом. И все же, когда мы молимся тому святому, к мощам которого мы прикладывались, — духовным подспорьем для нас является опыт личной встречи с ним.

В паломничествах мы испытываем на себе действие Божией благодати, сохраняющей и возрождающей нашу духовную жизнь. Именно поэтому мы возвращаемся из паломничеств словно обновленными, исполненными сил для последующей жизни. Господь укрепляет нас для продолжения борьбы со страстями, утверждает во всём добром. Он даёт нам силы разными способами. И в частности, здесь нельзя не вспомнить о святой воде. Мы любим набирать её и, если есть купальня во святом месте, то и окунуться в неё трижды с головой во имя Отца, и Сына, и Святого Духа.

Хотя наши устремления ведут нас в мир духовный, но мы не можем видеть духовный мир телесными очами. Мы материальны. И святая вода, и землица со святого места помогают нам хотя бы отчасти преодолеть пропасть между материальным и духовным. Они являются «проводниками» благодати Божией. И возможность взять с собой из святого места водичку из колодца, вырытого некогда тем или иным преподобным старцем,— это важнейшее подспорье для нас, пребывающих ныне в Церкви земной.

Так же для многих паломническая поездка является хорошим условием для того, чтобы в первый раз приступить к Таинству Исповеди и Причастия. Для человека, важна сама встреча со священнослужителем, его живое и участливое слово, его христианская любовь, его совет.

Нельзя не выделить познавательную часть. Каждый православный христианин призван к тому, чтобы быть носителем Священного Предания. Следовательно, мы должны знать жизнь Церкви в разных ее проявлениях. Это и архитектура, и иконопись, и особенности богослужения в разных монастырях. Это также благочестивые обычаи и традиции, жития святых и, говоря более широко, — история нашей Церкви.

Паломничества позволяют расширить наши представления о мире, выйти за границы своего прихода и приобрести такие познания

о Церкви, которые невозможно получить, оставаясь дома на диване или даже отправляясь еженедельно на богослужение в ближайший храм. Паломнические поездки дают нам живые иллюстрации к занятиям в воскресной школе. Одно дело прочитать, другое дело — увидеть. Увидишь один раз Успенский собор во Владимире или Софию Новгородскую — запомнишь навсегда, и восславишь Бога за то, что сохранил для нас эти замечательные памятники архитектуры. Отправляясь в паломничество, мы не в полной мере знаем заранее с какими именно гранями православной жизни нам предстоит соприкоснуться.

В суете житейских и приходских дел мы зачастую не имеем возможности узнать друг друга. Дорога к святыням занимает несколько часов, и всякий участник поездки может провести это время в простом человеческом общении. Возникают связи товарищества и дружбы. Проявляется простой человеческий интерес друг к другу. В этом заключается немаловажное социальное значение паломнических поездок.

Таким образом, православные паломничества оказывают многогранное и сильное воздействие на человека. Дай Бог, чтобы те впечатления, тот опыт, которые мы выносим из поездок, послужили к преобразованию нашей души.

Заметки наших поломников

# КОСТРОМА-НЕРЕХТА-ГОДЕНОВО

На пасхальной седмице мы совершили паломническую поездку, организованную паломническим отделом Боровичской епархии по святым местам городов Кострома и Нерехта, а также побывали в п. Годеново.

Рано утром 2 мая прибыли мы в Кострому. Этот древнероссийский город стоит на слиянии двух рек -Волги и Костромы и выделяется собственным неброским неповторимым обликом. До настоящего времени в нём сохранились архитектурные ансамбли городского центра XVII – XIX веков, старинные храмы и монастыри. Богоявленско - Анастасиин женский монастырь основан в начале XV века преподобным Никитой, учеником и родственником преподобного Сергия Радонежского. Монастырь хранит чудотворную Феодоровскую икону Божией Матери, которая была обретена в 1272 г. и является одной из наиболее почитаемых национальных святынь. Мы побывали на Литургии в Богоявленском соборе и смогли приложиться к главной святыне Костромской земли. Именно этой иконой был благословлён на царство 14 марта 1613 г. Михаил Романов. Это историческое событие событие состоялось у врат Троицкого собора Ипатьевского мужского монастыря.

Экскурсовод Иван рассказал нам о создании монастыря, его святынях и проводил в «царские палаты». Мы узнали, что по преданию монастырь возник в XIV веке, когда татарский мурза Чет в 1330 г., направляясь на службу к Московскому князю Ивану Калите, в дороге заболел. На месте будущего монастыря ему явилась Богородица с апостолом Филиппом и священномучеником Ипатием Гангрским. После этого события Мурза принял христианство и основал на памятном месте обитель.

Многие участники нашей группы побывали на звоннице и возвестили радость пасхальных дней колокольным звоном. Звонница монастыря является памятником архитектуры XVIII века.

Один из самых изумительных костромских храмов – церковь Воскресения на Дебре. Храмовый комплекс относится к лучшим произведениям русского церковного зодчества середины XVII века. Тишина, молитва, свечи и необъяснимое волнение души в этом старинном храме навсегда останутся в памяти.

Вечером мы отправились в Нерехту, где остановились на ночлег в гостинице паломнического центра. Новый день начался с Литургии в Троицко-Сыпановом Пахомиево-Нерехтском женском монастыре. Основатель обители преподобный

Пахомий, чудотворец Нерехтский, жил в XIV веке, в одно время с преподобным Сергием Радонежским, и считается его учеником. Мощи этого святого угодника – покровителя Нерехтского края покоятся в монастыре. Также в монастыре находится чудотворная Владимирская Нерехтская икона Божией матери. Обитель начала своё возрождение с 1993 г. В первый же год был расчишен Пахомиев источник, над которым установили увенчанную крестом сень. На источнике мы набрали воды и взобрались на горку, которую называют Пахомиевой горкой. Со времен преподобного Пахомия насельники монастыря носили воду из этого источника, проходя по горке в монастырь, а мы с верой и молитвой к преподобному Пахомию трижды забирались на горку, прося о здравии.

Много ярких впечатлений мы получили на фабрике деревянных игрушек. Мастера здесь изготавливают из липы и расписывают вручную матрёшек, лошадок, пасхальные яйца, новогодние игрушки и многие другие красивые сувениры. Сегодня не одну тонну игрушек производят ежегодно на фабрике, и каждая игрушка находит своего покупателя. Производство было организовано в трудные 90-е годы учителями г. Нерехта, и



первыми сувенирами были расписанные деревянные карандаши. Мы с радостью выбрали в подарок своим близким сувениры на память о поездке и отправились в п Голеново

В храме св. Иоанна Златоуста п. Годеново находится Животворящий Крест с образом Распятия Господня. С благоговением и трепетом мы прикладывались к святыне. Этот Крест пришёл с неба, «со стороны греческой», и возможно является Константинопольской святыней, чудесным образом перенесённой в Россию за 30 лет до падения

христианского царства Византии. Событие это запечатлено в исторических источниках и датируется 1423 годом. Любовь и долготерпение Божие прочувствовали наши сердца в п. Годеново.

Воспоминания о поездке останутся надолго. Тёплые и светлые чувства пасхальной радости мы постараемся сохранить на целый год. Благодарим отца Александра (Кустова) за духовное окормление во время нашего паломничества. Слава Богу за всё!

H.H. Ćтепанова, А.В. Зверева, Р.Э. Вегера, Е.В. Пономарёва.

| • Ьогосл                   | ужения в Свято-Духовом                                   | монастыре                                                                                                       |            |
|----------------------------|----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 1 июля пн.                 | Прп. Леонтия,                                            | Братское правило, полунощница<br>Часы. Исповедь. Литургия.                                                      | 7.0<br>8.0 |
|                            | канонарха Печерского                                     | Полиелей.  Братское правило, полунощница                                                                        | 7.0        |
| 2 июля вт.                 | Свт. Иова, патриарха Московского и всея Руси             | ратекое правило, полунощища Часы. Исповедь. Литургия Вечерня и утреня с акафистом св.прав. Иакову Боровичскому. | 8.0        |
| 2 11101111 011             | Curan Madagung an Haranayara                             | Братское правило, полунощница<br>Часы. Исповедь. Литургия                                                       | 7.0        |
| 3 июля ср.                 | Сщмч. Мефодия, еп. Патарского                            | Вечерня и утреня.                                                                                               | 8.0        |
| 4 июля чт.                 | Прп. Максима Грека                                       | Братское правило, полунощница<br>Часы. Исповедь. Литургия                                                       | 7.0<br>8.0 |
|                            | Сщич. Евсевия,                                           | Вечерня и утреня с акафистом Иверской иконе Божией Матери.<br>Братское правило, полунощница                     | 7.0        |
| 5 июля пт.                 | еп. Самосатского                                         | Часы. Исповедь. Литургия Всенощное бдение                                                                       | 8.0        |
| 6 миля сб.                 | Владимирской иконы                                       | Братское правило, полунощница<br>Часы. Исповедь. Литургия                                                       | 7.0        |
|                            | Божией Матери                                            | Всенощное бдение Ранняя литургия                                                                                | 7.0        |
| 7 июля вс.                 | Неделя 4-я по Пятидесятнице                              | Ганняя литургия<br>Часы. Исповедь. Литургия<br>Вечерня и утреня с акафистом                                     | 8          |
|                            | Рождество св. Иоанна Предтечи                            | свв.блгвв.кннПетру и Февронии                                                                                   | 17         |
| 8 июля пн.                 | Свв. блгвв. кнн. Петра и Февронии Муромских              | Братское правило, полунощница<br>Часы. Исповедь. Литургия                                                       | 7.0<br>8.0 |
|                            | Тихвинской иконы                                         | Всенощное бдение Братское правило, полунощница                                                                  | 7.0        |
| 9 июля вт.                 | Божией Матери                                            | Часы. Исповедь. Литургия Вечерня и утреня с акафистом св.прав. Иакову Боровичскому                              | 8.0        |
| 10 июля ср.                | Прп. Сампсона странноприимца                             | Братское правило, полунощница<br>Часы. Исповедь. Литургия.                                                      | 7.0        |
|                            |                                                          | Полиелей Братское правило, полунощница                                                                          | 7.0        |
| 11 июля чт.                | Прпп. Сергия и Германа Валаамских                        | Расыс Исповедь. Литургия<br>Всенощное бдение                                                                    | 8.0        |
|                            | Can Hans are any                                         | Ранняя литургия                                                                                                 | 7.0        |
| 12 июля пт.                | Свв. Первоверховных апостолов Петра и Павла              | Часы. Исповедь. Литургия Вечерня и утреня с акафистом Иверской имом Божной Матери                               | 9.0        |
| 2                          |                                                          | Иверской иконе Божией Матери<br>Братское правило, полунощница                                                   | 7.0        |
| 3 июля сб.                 | Собор 12-ти апостолов                                    | Часы. Исповедь. Литургия<br>Всенощное бдение                                                                    | 8.<br>17   |
| 4 was ==                   | Неделя 4-я по Пятидесятнице                              | Ранняя литургия<br>Братское правило                                                                             | 7.<br>8.   |
| 14 июля вс.                | Бессребренников<br>Космы и Дамиана                       | Часы.Исповедь.Литургия<br>Полиелей                                                                              | 9.         |
| 15 июля пн.                | Положение Ризы                                           | Братское правило<br>Полунощница                                                                                 | 7.0        |
|                            | Божией Матери во Влахерне                                | Полигий<br>Часы. Исповедь. Литургия.<br>Полислей                                                                | 8.         |
|                            | C Φ                                                      | Братское правило                                                                                                | 7.0        |
| 16 июля вт.                | Свт.Филиппа,<br>митр.Московского                         | Полунощница<br>Часы. Исповедь. Литургия                                                                         | 7<br>8.    |
|                            |                                                          | Всенощное бдение Братское правило                                                                               | 7.0        |
| 17 июля ср.<br>18 июля чт. | Свв. царственных страстотерпцев                          | Полунощница<br>Часы. Исповедь. Литургия                                                                         | 7.3        |
|                            |                                                          | Всенощное бдение Братское правило                                                                               | 7.0        |
|                            | Прп. Сергия Радонежского                                 | Полунощница<br>Часы. Исповедь. Литургия                                                                         | 7          |
|                            |                                                          | Вечерня и утреня<br>Братское правило                                                                            | 7.0        |
| 19 июля пт.                | Прп. Сисоя Великого                                      | Полуноприица<br>Часы. Исповедь. Литургия                                                                        | 7          |
|                            |                                                          | Вечерня и утреня с акафистом Иверской иконе Божией Матери                                                       | 7.0        |
| 20 июля сб.                | Прп.Евдокии в инокинях Ефро-                             | Братское правило<br>Полунощница                                                                                 | 8.<br>8.   |
|                            | синии, вел.кн.Московской                                 | Часы. Исповедь. Литургия<br>Всенощное бдение                                                                    | 17         |
| 21 июля вс.                | Неделя 5-я по Пятидесятнице Явление Казанской иконы      | Ранняя литургия<br>Братское правило                                                                             | 7.<br>8.   |
|                            | Божией Матери.                                           | Часы. Исповедь. Литургия Вечерня и утреня с акафистом Казанской иконе Божией Матери                             | 9.0        |
| 22 июля пн.                | Сщмч. Панкратия,                                         | Братское правило<br>Полунощница                                                                                 | 7.0<br>7.1 |
| ∠ июля пн.                 | еп.Тавроменийского                                       | Часы. Исповедь. Литургия<br>Всенощное бдение                                                                    | 8.         |
| 22                         | Прп. Антония Киево-Печер-                                | Братское правило<br>Полунощница                                                                                 | 7.0        |
| З июля вт.                 | ского, начальника всех русских монахов                   | Нолунопиния<br>Часы. Исповедь. Литургия<br>Всенощное бдение                                                     | 8.         |
| 24 июля ср.                | Равноапп.Ольги, вел.княгини                              | Братское правило<br>Полунощница                                                                                 | 7.         |
|                            | российской во св. крещении<br>Елены                      | полунощница<br>Часы. Исповедь. Литургия<br>Полиелей                                                             | 8.<br>17   |
|                            | Имату Гана                                               | Братское правило                                                                                                | 7.         |
| 25 июля чт.<br>26 июля пт. | Иконы Божией матери «Троеручица»                         | Полунощница<br>Часы. Исповедь. Литургия                                                                         | 7<br>8.    |
|                            |                                                          | Вечерня и утреня<br>Братское правило                                                                            | 7.0        |
|                            | Собор архангела Гавриила                                 | Полунощница<br>Часы. Исповедь. Литургия                                                                         | 7<br>8.    |
| 27 июля сб.                |                                                          | Вечерня и утреня с акафистом Иверской иконе Божией Матери Братское правило                                      | 7.0        |
|                            | Прп. Никодима Святогорца                                 | Полунощница<br>Часы. Исповедь. Литургия                                                                         | 7          |
|                            |                                                          | Всенощное бдение                                                                                                | 7.0        |
| 28июля вс.                 | Неделя 6-я по Пятидесятнице Память свв. отцов шести Все- | Ранняя литургия Братское правило Часы. Исповедь. Литургия                                                       | 8.<br>9.   |
|                            | ленских соборов<br>Равноап. вел. кн.Владимира            | Часы. исповедь литургия Вечерня и утреня с акафистом равноап.вел.кн. Владимиру                                  | 17         |
|                            |                                                          | Братское правило                                                                                                | 7.0        |
| 29 июля пн.                | Сщмч. Афиногена, епископа и 10-ти учеников его           | Полунощница<br>Часы. Исповедь. Литургия                                                                         | 7<br>8     |
|                            |                                                          | Вечерня и утреня<br>Братское правило                                                                            | 7.0        |
| 80 июля вт.                | Вмц. Марины (Маргариты)                                  | Полунощница<br>Часы. Исповедь. Литургия                                                                         | 7.3        |
|                            |                                                          | Вечерня и утреня с акафистом св.прав. Иакову Боровичскому Братское правило                                      | 7.0        |
| 31 июля ср.                | Прп. Иоанна Многострадального, Печерского в ближних      | пратское правило<br>Полунощница<br>Часы. Исповедь. Литургия                                                     | 7.3        |
|                            | пещерах                                                  | Всенощное бдение                                                                                                | 17         |

| • Расписание архиерейских богослужений |                                           |               |                                                                             |  |  |
|----------------------------------------|-------------------------------------------|---------------|-----------------------------------------------------------------------------|--|--|
| 1 июля пн.                             | Полиелей                                  | 17.00         | Свято-Духовмонастырь                                                        |  |  |
| 2 июля вт.                             | Божественная литургия                     | 9.30          | Свято-Духов монастырь                                                       |  |  |
| 5 июля пт.                             | Всенощное бдение                          | 17.00         | Свято-Духов монастырь                                                       |  |  |
| 6 июля сб.                             | Божественная литургия<br>Всенощное бдение | 9.30<br>17.00 | СвТроицкий Никандров м-рь<br>Свято-Духов монастырь                          |  |  |
| 7 июля вс.                             | Божественная литургия<br>Вечерня и утреня | 9.30<br>17.00 | Успенский кафедр.собор<br>Свято-Духов монастырь                             |  |  |
| 8 июля пн.                             | Божественная литургия<br>Всенощное бдение | 9.30<br>17.00 | Освящение храма прп. НилаСтолобенского пос.Угловка<br>Свято-Духов монастырь |  |  |
| 9 июля вт.                             | Божественная литургия                     | 9.30          | Ц.Святой Троицы с. Видимир                                                  |  |  |
| 11 июля чт.                            | Всенощное бдение                          | 17.00         | Свято-Духов монастырь                                                       |  |  |
| 12 июля пт.                            | Божественная литургия                     | 9.30          | Троицкий собор г. Боровичи                                                  |  |  |
| 13 июля сб.                            | Всенощное бдение                          | 17.00         | Свято-Духов монастырь                                                       |  |  |
| 14 июля вс.                            | Божественная литургия                     | 9.30          | Свято-Духов монастырь                                                       |  |  |
| 16 июля вт.                            | Полиелей                                  | 17.00         | Свято-Духов монастырь                                                       |  |  |
| 17 июля ср.                            | Божественная Литургия<br>Всенощное бдение | 9.30<br>17.00 | Ц. Новомучч. и исповедн.в Церкви Русской пос.Неболчи Свято-Духов монастырь  |  |  |
| 18 июля чт.                            | Божественная Литургия                     | 9.30          | Ц.прп.Сергия Радонежского с. Сутоки Рядок                                   |  |  |
| 20 июля сб.                            | Всенощное бдение                          | 17.00         | Свято-Духов монастырь                                                       |  |  |
| 21 июля вс.                            | Божественная Литургия                     | 9.30          | Ц.Казанской иконы Божией Матери с.Лесное                                    |  |  |
| 22 июля пн.                            | Всенощное бдение                          | 17.00         | Свято-Духов монастырь                                                       |  |  |
| 23 июля вт                             | Божественная литургия<br>Всенощное бдение | 9.30<br>17.00 | Ц.свв.мчч.Флора и Лавра с.Большие Светицы<br>Свято-Духов монастырь          |  |  |
| 24 июля ср.                            | Божественная литургия<br>Полиелей         | 9.30<br>17.00 | Свято-Духов монастырь<br>Свято-Духов монастырь                              |  |  |
| 25 июля чт.                            | Божественная литургия                     | 9.30          | Ц. вмц. Параскевы Пятницы г. Боровичи                                       |  |  |
| 26 июля пт.                            | Вечерня и утреня                          | 17.00         | Свято-Духов монастырь                                                       |  |  |
| 27 июля сб.                            | Божественная литургия<br>Всенощное бдение | 9.30<br>17.00 | Ц.свв.мчч.Кирика и Иулиты с.Юрьево<br>Свято-Духов монастырь                 |  |  |
| 28 июля вс.                            |                                           | 9.30          | Ц.Тихвинской иконы Божией Матери с.Егла                                     |  |  |
| 29 июля пн.                            | Вечерня и утреня                          | 17.00         | Свято-Духов монастырь                                                       |  |  |
| 31 июля ср.                            | Всенощное бдение                          | 17.00         | Свято-Духов монастырь                                                       |  |  |

#### Духовно-просветительский центр приглашает!

Уважаемые родители и дети! Во время летних каникул в Духовно-просветительском центре (территория Свято-Духова монастыря, ул. А. Невского,6) для всех желающих всех возрастов будут работать следующие кружки и творческие объединения:

Понедельник 11.00—14.00. Студия декоративно-прикладного творчества «Волшебный клубок» (техники: шерстяное валяние, филтинг, шерстяная акварель, картины из шерсти, мокрое валяние, элементы девора, игрушки, одежда). Вторник, пятница 11.00—14.00. Клуб «Бисеринка» (изготовление различных поделок из бисера). Среда 11.00—14.00. Клуб «Рисовашки».

**Четверг** 11.00—14.00. Студия декоративно-прикладного творчества «Волшебный клубок» (техники: вышивка гладью, вышивка крестом, вязание на спицах, вязание крючком, роспись по ткани, изонить).

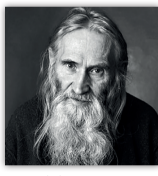
Есть насекомые, которые живут дольше, нежели человек. Есть животные — цари природы. Почему же у человека настолько недолгая жизнь, если ограничивается вот этим коротким сроком — сто лет?

Видите, как быстро течёт жизнь! Человек должен задуматься: неужели он ниже какой-то твари, если он самое разумное существо? Понять нужно, обратить внимание только на то, что такое человек...Неужели, как по атеистической доктрине, человек живёт только до могилы, до могильного лопуха?

Бог постоянно промышляет о человеке. Возьмите природу — неслучайно индусы обожествляют корову. Достигла ли наша наука того, чтобы из сена-соломы сделать молоко, масло?

Яйца мы часто едим... Как это за какие-то сутки вырабатывается такой продукт, как яйцо, во всей своей сложности? Вот птица клюёт песок, и в ней образуется скорлупа! Плёнка образуется, маленькая воздушная камера для будущего птенца...

И сколько таких примеров, которые говорят, насколько всё премудро на каждом шагу!



#### СВЕТ РАЗУМА ВО ХРИСТЕ

Возьми зерно, травинку — на каждом шагу.

А что имеет под собой атеистическая доктрина? Ничего, я бы сказал. Мыльные пузыри одни, а наше русское безумие подхватило эту гадкую доктрину атеизма. Это, по моей мысли, безумие нашей элиты. Почему они не скажут открыто, во весь голос, что есть Бог, когда Бог столько свидетельствует? Они учатся в университете Ломоносова, а Ломоносов сказал о Боге, что солнце пред Ним как искра одна. А сколько у нас ещё других верующих учёных! Почему не сказать открыто — есть Господь! Надо жить по-христиански! Ведь

христианская культура всю жизнь создала...

Нужно открыто признаться. Вы обращаетесь только к властям: дайте побольше хлеба, побольше денег... А вы обратитесь к Богу, познайте, что Он действительно есть.

Профессура, студенты — настолько интеллектуально здоровые люди, эрудированные, напитавшиеся информацией: весь мир перед глазами, всё открыто! Неужели можно согласиться с атеизмом?

Почему бы не прийти к Богу, всем не помолиться? Почему не признать веру?

Страна и атмосфера совершенно изменились бы, если бы они помогли Путину. Слишком они грамотные, слишком учёные... Потому что гордый человек — он закончил два-три института, получил степень какую-то и уже думает: «Как же я могу в храм зайти?» Это гордыня человека, которую присевает диавол, конечно.

Читайте Евангелие! Всё там сказано. Бог — свет. В мир пришёл и возлюбил мир. Как в тропаре Рождеству Христову: «воссия мирови свет разума». Где этот свет разума? Во Христе!

Схиархимандрит Илий (Ноздрин).

#### ПЯТАЯ ЗАПОВЕДЬ

Почитай отца твоего и мать твою, чтобы продлились дни твои на земле. (Исх. 20:12)

Это значит: Прежде, чем ты познал Господа Бога, Его познали твои родители. Одного этого довольно, чтобы ты им поклонился с уважением и воздал хвалу. Поклонись же и воздай хвалу всякому, кто прежде тебя познал Высшее Добро в этом мире.

Один богатый молодой индиец проходил со своей свитой через перевалы Гиндукуша. В горах ему повстречался некий старец, пасущий коз. Нищий старик сошёл на обочину дороги и поклонился богатому юноше. А юноша соскочил со своего слона и распростерся ниц перед старцем. Старец изумился этому, поразились и люди из его свиты. А он сказал старцу:

— Преклоняюсь перед очами твоими, ибо они прежде моих увидели этот мир, творение Всевышнего. Преклоняюсь перед твоими устами, ибо они раньше моих произнесли Его святое имя. Преклоняюсь перед твоим сердцем, ибо оно прежде моего затрепетало от радостного осознания, что Отец всех людей на земле — это Господь, Царь Небесный.

Святитель Николай Сербский.

#### В АСТРАХАНИ ПРОШЛА КОНФЕРЕНЦИЯ «ПОДВИГ НОВОМУЧЕНИКОВ РОССИЙСКИХ XX ВЕКА»

В рамках деловой программы выставки-форума «Радость Слова», просветительского проекта Издательского Совета Русской Православной Церкви, в Астраханском государственном объединённом историко-архитектурном музеезаповеднике состоялась конференция «Подвиг новомучеников Российских XX века».

Со вступительным словом к участникам конференции обратился митрополит Астраханский и Камызякский Никон. Председатель Издательского Совета митрополит Калужский и Боровский Климент передал участникам конференции и всем православным астраханцам благословение Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

В своем докладе владыка Климент рассказал о сложном периоде истории России в первой половине XX в., когда было крайне трудно сохранять мирный дух евангельской любви к ближнему, а новомученники и исповедники,



продолжая жить жизнью во Христе, молились за своих гонителей и даже за палачей. Архипастырь на примере подвигов Калужских новомучеников обратил внимание присутствующих, что это лишь небольшая часть святых, о которых нам по милости Божией известно на сегодняшний день. О подвигах других знает только Господь, но это не умаляет их заступничества о христианах, живущих ныне.

«Нам нужно помнить, чтить и знать жития святых исповедников, которых мы часто выносим за

скобки нашего сознания. Почему у нас не всё получается в жизни по-христиански? Потому что утратили ту твёрдость веры, которую имели христиане эпохи гонений XX в. Напрасно удивляются современные единомышленники тех гонителей, наблюдая, как в условиях жесточайшего современного кризиса, разрушающего государственные границы и независимость стран, ослабляющего духовные основы и нравственные устои общества, наша Церковь возрождается и становится средоточием спасения России и всего русского мира», — заключил митрополит

С докладом о подвиге астраханского священномученика Митрофана (Краснопольского) выступил древлехранитель, руководитель отдела по канонизации святых Астраханской епархии игумен Иосиф (Марьян).

Конференцию провел ведущий специалист Издательского Совета РПЦ иерей Андрей Степанов.

#### ПРАЗДНИЧНЫЕ БОГОСЛУЖЕНИЯ, ПОСВЯЩЁННЫЕ ОБРЕТЕНИЮ ЧУДОТВОРНОГО ВЕЛИКОРЕЦКОГО ОБРАЗА СВЯТИТЕЛЯ НИКОЛАЯ.

Празднование явления Великорецкой иконы в этом году совпало с праздником Вознесения Господня. Накануне вечером на Великорецком подворье Свято-Трифонова монастыря состоялась торжественная встреча чтимой иконы святителя Николая Чудотворца.

Возле Никольского собора перед принесённой на место обретения святыней сонмом духовенства был совершен торжественный молебен святителю Николаю. Богослужение возглавили митрополит Вятский и Слободской Марк и епископ Яранский и Лузский Паисий. После Великорецкий образ перенесли в Никольский храм, где митрополит Марк в сослужении духовенства Вятской епархии совершил всенощное бдение. Затем образ святителя Николая крестным ходом был перенесён на берег реки Великой, где также совершалось вечернее богослужение.

6 июня Божественную литургию возглавили митрополит Марк,



епископ Паисий и епископ Иоанн в сослужении духовенства Вятской митрополии. За богослужением молились более 38 тысяч паломников со всей страны. По завершении богослужения митрополит Марк, епископ Паисий и епископ Иоанн совершили чин освящения воды реки Великой и источника, на котором в XIV в. был обретён Великорецкий образ святителя Николая. Икона Николая Чудотворца крестным ходом была перенесена в Никольский храм Великорецкого подворья Свято-Трифонова монастыря.

Стартовал крестный ход 3 июня в городе Кирове. Обратно в областную столицу крестоходцы вернулись 8 июня.

# НОВОСТИ ПАТРИАРХИИ

В актовом зале Фрибургского университета в Швейцарии состоялась конференция на тему «Россия — Украина — Белоруссия: общее цивилизационное пространство?». Основным докладчиком на конференции стал председатель Отдела внешних церковных связей Московского Патриархата митрополит Волоколамский Иларион.

В своем докладе архипастырь напомнил, что со времени принятия христианства князем Владимиром, а вслед за ним — и всей Русью, Православие становится главным духовно-нравственным стержнем всех восточнославянских этносов, появившихся вскоре на этих территориях. «Именно с этого момента начинается история "Святой Руси" того исторического феномена, который обязан своим существованием мощной объединяющей роли Русской Церкви на огромных пространствах Великой, Малой и Белой Руси, а также других территорий, в разное время входивших в орбиту её влияния», — сказал иерарх, подчеркнув, что объединяющей идеей для народов Святой Руси стало Православие.

# ВО ФРИБУРГСКОМ УНИВЕРСИТЕТЕ НА КОНФЕРЕНЦИИ «РОССИЯ – УКРАИНА – БЕЛОРУССИЯ: ОБЩЕЕ ЦИВИЛИЗАЦИОННОЕ ПРОСТРАНСТВО?»

Обратившись к современной ситуации, митрополит Иларион констатировал, что на Украине политические процессы, связанные с формированием независимого государства, стали большим испытанием для единства Русской Православной Церкви. «Государственными властями этой страны был спровоцирован и поддержан раскол в украинском Православии, который до сих пор остается незаживающей раной на теле нашей Церкви,— подчеркнул митрополит Иларион.

Митрополит напомнил, что ещё в 2016 г. на Собрании Предстоятелей Православных Церквей в Шамбези Патриарх Константинопольский Варфоломей приветствовал нынешнего Предстоятеля Украинской Православной Церкви Блаженнейшего митрополита Онуфрия «как единственного канонического главу православных верующих Украины, разумеется, со всеми подчинёнными ему архиереями» и обещал



не предпринимать никаких односторонних действий, связанных с легализацией раскола на Украине или предоставлением автокефалии. «К сожалению, менее чем через два года Патриарх Варфоломей совершил именно то, чего обещал не делать, — продолжил архипастырь. — Данные действия совершались при полном игнорировании Украинской Православной Церкви, которая с самого начала заявила о непризнании всех этих деяний. Действиям

Константинопольской Церкви невозможно найти объяснения в православном каноническом праве. Они являются очевидным и грубым нарушением канонов Церкви, православной экклезиологии и самих основ межцерковных отношений».

Далее в своем докладе митрополит Иларион подробно рассказал о фактах захватов храмов канонической Украинской Церкви, об избиениях стариков и женщин, изгнаниях священников с места своего служения, о фиктивных голосованиях членов территориальных общин по «переходу» религиозных общин к раскольникам.

Отвечая на вопрос, поставленный в заглавии конференции, митрополит Волоколамский Иларион подчеркнул: «Россия, Украина и Беларусь — единое духовное пространство. Мы не оспариваем ни национальное самоопределение трех славянских народов, ни государственные границы независимых

государств. Но мы будем продолжать бороться за сохранение единства Русской Православной Церкви, обеспечивающей духовное единство всех входящих в её границы православных верующих вне зависимости от их национальной и этнической принадлежности. Простые слова святого старца Лаврентия Черниговского "Россия, Украина, Беларусь — это всё Святая Русь" продолжают сохранять свою актуальность, резонируя в сердцах миллионов людей».

Далее прозвучало выступление профессора Киевской духовной академии С. М. Бортника. Докладчик обратил внимание слушателей на то, что в большинстве случаев ядро прихода во главе со священником остается верным канонической Украинской Православной Церкви, в то же время подавляющее большинство людей, которые посещают церковные службы нерегулярно и находятся под влиянием государственной и националистической пропаганды времен президентства Петра Порошенко, выражают своё предпочтение «новой независимой церкви».

#### Х МЕЖРЕГИОНАЛЬНАЯ КОНФЕРЕНЦИЯ ПО ЦЕРКОВНОМУ СОЦИАЛЬНОМУ СЛУЖЕНИЮ

По благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла с 11 по 13 июня 2019 года в Челябинске прошла X Межрегиональная конференция по церковному социальному служению.

На конференции собрались ведущие специалисты в сфере благотворительности Русской Православной Церкви и представители общественных организаций Уральского федерального округа. Они поделились опытом работы по снижению числа абортов в регионе, обсудили наиболее успешные практики организации паллиативной помощи, эксперты по реабилитации зависимых рассказали о новых методиках и форматах реабилитации. Особое внимание участники уделили организации доступной среды и сопровождаемого проживания людей с инвалидностью.



11 июня после Божественной литургии состоялось пленарное заседание конференции.12 июня участники конференции посетили центр временного пребывания бездомных при храме святой блаженной Ксении Петербургской; благотворительный магазин «Во благо»; церковный центр социальной адаптации

для алкоголезависимых «Трезвение»; сестричество милосердия при Первой городской больнице; общины людей с ограниченными возможности здоровья при храме святителя Василия Великого.

«Практически каждый день Церковь открывает новые благотворительные проекты. Социальное служение — это исполнение второй заповеди Спасителя о любви к ближним, — говорит председатель Синодального отдела по благотворительности епископ Пантелеимон. — По благословению Святейшего Патриарха Кирилла каждый год мы проводим конференции в разных федеральных округах, чтобы поделиться новыми идеями и изучить лучшие форматы благотворительного служения. И я очень рад, что в этом году такая конференция впервые прошла в Челябинске».

# В КИЕВЕ БЫЛ ПРОВЕДЁН БЛАГОТВОРИТЕЛЬНЫЙ ФЕСТИВАЛЬ «БОЖЬИ ДЕТИ»

В Международном дворце культуры и искусств города Киева по благословению Блаженнейшего митрополита Киевского и всея Украины Онуфрия был проведён IV ежегодный благотворительный фестиваль «Божьи дети».

На открытии мероприятия, которое проходило под патронатом Успенской Киево-Печерской лавры, глава Синодальной комиссии по делам монастырей Украинской Православной Церкви, наместник Лавры митрополит Вышгородский и Чернобыльский Павел зачитал приветственное слово Предстоятеля Украинской Православной Церкви. «Воспитание детей — это очень сложная и ответственная работа. Святые отцы, рассуждая о важности этого процесса, сравнивали его с работой художника, который с большой тщательностью заботится

и украшает свое творение. Именно поэтому Православная Церковь с большим вниманием относилась к детям и их воспитанию и всегда с уважением относилась к тем, кто с любовью помогал ей в этом»,—говорится, в частности, в приветствии Его Блаженства.

Со словом к собравшимся обратился заместитель начальника социального отдела Киево-Печерской лавры, ответственный за организацию фестиваля «Божьи дети» архимандрит Глеб (Казьмирук).

За особое попечение о юных зрителях и помощь в подготовке фестиваля «Божьи дети» статуэтки «Благотворитель года» были переданы Блаженнейшему митрополиту Онуфрию, митрополиту Павлу и другим почетным гостям. Во время концерта наместник Лавры вручил грамоты благотворителям.



Женщина читала акафист иконе Божией Матери «Неупиваемая чаша». Читала по благословению священника. Молилась за мужа своего венчанного, который много лет страдал недугом пьянства. Она любила его и жалела, и мучилась больше всех близких от страсти мужа. Дети выросли. Далеко позади осталось время, когда эта, тогда ещё молодая, женщина металась, чтобы изменить свою жизнь, победить духовный недуг супруга. Даже просила у батюшки благословения на развод. На что тот всякий раз отвечал, что это её крест, и что муж через неё, может, спасётся. Но сейчас новое искушение настигло женщину. Ведя духовный образ жизни, она всем сердцем полюбила воскресную Литургию, а, особенно, Причастие, которое стало для неё

# ВРАЗУМЛЕНИЕ

источником силы не только для духовной, но и, удивительно, для её многотрудной земной жизни. А какую радость эта христианка испытывала после принятия Святых Христовых Тайн. Всю дорогу из храма домой в голове звучал звонкий голос батюшки Иоанна Крестьянкина (с любимого диска): «Слава Тебе, Боже! Слава Тебе, Боже! Слава Тебе, Боже! М раздражение на мужа отступало, когда он в пьяном, совершенно расслабленном, состоянии часами просиживал на кухне, выкуривая папиросу за папиросой.

Сегодня суббота. Уже прочитаны каноны к Святому Причастию. И жена читает Акафист иконе «Неупиваемая чаша». Но голос мужа наполняет сердце тревогой. Он спокойно прерывает её:

— Не читай! Всё равно завтра не причастишься! Я тебе говорю! Сейчас помоюсь в ванне, сам пожарю курочку, у меня куплена бутылочка хорошего вина...

Женщина понимает, что это искушение. По этой же причине она два прошлых воскресения не могла причаститься, и это уже третье. Причём, внимание муж оказывает ей, конкретно, в субботу. Ни в какой другой день недели мужчина не балует её: ни приласкает, ужина сам не приготовит. Все дни пролетают в вихре забот, без скандалов и ссор, но и без проявления нежности и сердечного внимания. А в субботу...

Мужчина ушёл в ванну, зажурчала вода. И женщина, прервав чтение акафиста, даже не озвучивая мысли, обратилась к Господу и Божией Матери про себя:

— Помогите мне, Силы Небесные! Пусть что — нибудь сейчас произойдёт, чтобы муж отстал от меня и со своей курочкой, и со своим вином, забыл про меня. Я хочу причаститься! Душа просит. Три недели уже без причастия!

Вновь в комнате зазвучали слова акафиста. Прошло несколько минут. И вдруг, вся комната наполнилась резкими звуками разбитого стекла и человеческих воплей.

— Бросили камень в окно,— промелькнула мысль,— но почему орёт муж, он же в ванне.

Женщина поспешила на крики, открыла дверь и обомлела: её « благоверный» стоял голый, держась за голову, и был весь в крови. Вода под ним была красного цвета. Это огромный, тяжёлый стеклянный (под хрусталь) плафон сорвался с крепления и, ударив мужчину по голове, рассыпался на мелкие осколки, которые вонзились в руки и ноги бедолаги. Кровь обильно текла из многочисленных ранок. Муж стонал, вынимая кусочки стекла из — под кожи, отчего кровь начинала течь ещё обильнее. Женщина схватила полотенце и стала подтирать струйки на теле мужа. Вскоре махровая ткань вся стала красной

и влажной. Мужчина злобно поглядывал на жену, в глазах его мелькали недобрые молнии.

- Что ты на меня зыркаешь, не я же сорвала этот плафон и огрела тебя по голове. Тем более, плафон висел на своём месте много лет.
- Это из за твоего Причастия! — высказался несчастный.
- Чётко считал информацию, подумала женщина, но вслух ничего не ответила.

Приступ смеха накатил на неё. Поспешив в другую комнату, она незлобно рассмеялась. Обработав все раны и пощупав огромную шишку на голове мужа, хозяйка поспешила в ванную, чтобы начать там уборку. Она подняла глаза на потолок: металлический круг, к которому был прикреплён плафон, находился в стороне от ванны, и его точечный удар не соответствовал законам физики.

На следующий день женщина стояла в очереди на Причастие, крестообразно сложив руки. Молодой батюшка, которому она поведала о происшествии, сказал:

— Да! Вот вразумление, так вразумление! А была бы на то Воля Господа, и убил бы мужа этот плафон. Нельзя препятствовать кому — либо причащаться Святых Христовых Тайн!

Сам мужчина рассказывал знакомым о том, что с ним произошло, и давал пощупать шишку на голове, которая исчезла только через месяц. А рубцы на ногах и руках так и остались как напоминание о вразумлении свыше.

Любовь Афанасьева.

Один важный сановник получил однажды письмо без подписи приблизительно следующего содержания:

«Не старайтесь узнать, кто я этого вы никогда не узнаете я преступник и убийца. Говорю это по совести, так как и у меня, преступника, всё же есть хоть капля совести. Да и где вы будете искать меня, когда и сам я не знаю, на что решусь: пойду ли в дальний монастырь замаливать свои грехи или же, если совесть будет слишком мучить, может, и отдамся в руки правосудия. Но прежде чем умереть в том или другом случае, я хочу побеседовать с вами. Повторяю, вы меня не знаете, я же слишком хорошо знаю вас.

Вы знаете, сколько раз вы должны были быгь убитым? Я был одним из тех, кто должен был наложить на вас руку. Но Господь не позволил. Как не дал Он мне совершить еще более тяжкое преступление — убить беззащитных детей. Поймёте ли вы меня — не знаю. Нечеловеческая душа, это искра Божия, у каждого разбойника где-то глубокоглубоко, в самом уголке прячется и иногда совершенно неожиданно вдруг вылезает наружу. Почему именно в данную минуту? Судить не нам. На все воля Божия.

Теперь позвольте мне рассказать вам, что я пережил в качестве убийцы, которым я не сделался на этот раз только по воле Божией. Иначе этого объяснить ни себе, ни вам не могу.

Летом прошлого года прибыл я на пароходе в один город. Там в это время бывало много богомольцев и нашего брата, проходимца, тоже. В монастыре накормят даром, а переночевать летом везде можно — да и поживиться чем-нибудь чужим.

Иду я с пристани в гору, прохожу мимо калитки, на дверях написано «судебный следователь такой-то». Вот и отлично, зайдём к судебному следователю. Если попадется кто, скажу — по делу, не попадется — значит, судьба.

Никого не встретил и свободно спрятался за вешалку с одеждой, осмотрев предварительно окно, через которое рассчитывал удрать.

Стою, завешанный одеждой, для предосторожности бросил на перекладину вешалки большой платок, чтобы ног не видно было, и думаю, что кроме всего прочего, а уж одежда-то вся мне достанется. В это время из другой комнаты через переднюю вошла молодая худенькая женщина с ребёнком на руках, вошла в зал, посадила ребёнка на пол, зажгла лампаду.

Да, хозяйка, достатка нет, если даже прислуги не держат. Зло меня разобрало — из-за этих пустяков, из-за одежки этой не стоило бы и руки пачкать. Но стою, двинуться боюсь, дверь в зал она оставила приоткрытой, так что в передней было светло.

Зажгла она лампу, остальных детей позвала, пора, мол, уроки готовить. С одним прочла, другому продиктовала, потом, уложив младшего спать, принесла работу и давай на машине шить. Спросила уроки, перекрестила детей и отпустила их спать, только старшему сказала:

 Мы ещё с тобой задачи не закончили решать, принеси книжку, она у папы в кабинете на столе лежит.

Вышел сын её в переднюю. Шевельнулся ли я или так уж Ангел Божий ему шепнул, только он бегом вернулся в зал, прижался к матери и говорит:

- Мама, мне страшно! Там ктото есть.
- Кто там может быть? сказала она, однако встала и сама принесла книжку, пройдя мимо меня, и начала объяснять мальчугану, что бояться надо дурно поступать, то есть бояться греха, а когда греха нет на душе, то и страха быть не может.
- Å если там разбойник? Настоящий разбойник, который родился разбойником?

Она стала говорить, что урожденных разбойников, таких, как он говорит, не бывает.



#### ПРИЗНАНИЕ РАЗБОЙНИКА

— Господь их не создавал, а если есть дурные люди, то в этом не их вина, а вина тех, кто их воспитал такими, а если бы, — прибавила она, — этим людям, когда они были детьми, объяснили бы, что дурно, что хорошо — верь мне — они никогда бы не были дурными.

Вспомнилось мне вдруг мое заброшенное детство, вспомнилось всё прошлое, пережитое. Ведь я никогда и ни от кого не слышал ни слова любви и ласки. Смешно сказать, но я заплакал.

Ушел спать и старший мальчик. Ну, думаю, сейчас, наконец, ляжет и хозяйка, тогда уйду. Но не тут-то было. Она ещё очень долго шила на машине, наверно, чужую работу, чтобы заработать хотя бы лишний грош для своей семьи.

Начало светать, когда, потушив лампу, она вошла в переднюю, потрогала двери и перекрестила комнату. Наконец, затихло всё.

Мог я забрать всё, что было на вешалке, и уйти, но какая-то великая сила заставила меня потихоньку уйти, ничего не тронув в этом доме.

Прошло несколько месяцев. Меня, как убийцу, потянуло ещё раз взглянуть на тех, кого я мог убить — и не убил. Теперь уже днём захожу в знакомый дворик. На дворе ни души. Подхожу оборванный, с котомкой за плечами, у открытого окна сидит моя барыня со знакомой и кофе пьют.

Знакомая говорит:

— Смотрите, какой-то бродяга по двору у вас идет, смотрите, чтобы не украл чего.

— Чего у нас красть-то? — и, выглянув в окно, спросила: — Что тебе, голубчик?

Так меня это слово «голубчик» — поразило. Шёл я как убийца посмотреть на место, где не по своей воле не смог совершить преступление — и вдруг «голубчик».

- Водицы,— говорю,— испить захотелось.
- На тебе молочка и хлеба кусочек,— и подает мне кружку молока и кусок хлеба белого,— сядь тут, на крылечке, отдохни. Денег у меня нет, так хоть кусок подать,— сказала она знакомой.

Сел я, шапку снял, пью молоко и глаз с неё не спускаю, а она продолжает со вздохом:

- На болезнь мужа сколько денег ушло.
- Он поправился?
- Какое, говорит, поправился, больной совсем на следствие поехал. Просил председателя, чтобы назначил другого, но тот только накричал на него. Говорит: «Не желаете служить, никто вас не держит, вы и так два месяца ничего не делали, а за вас другие работали». Будто он, бедный, виноват, что схватил воспаление легких и пролежал больной.
- Как же теперь его здоровье? Что говорит доктор?
- Говорит, беречься надо, не простужаться, куда-нибудь на Кавказ перевестись бы следовало. Чахотка скоротечная, он и так уже кровью харкает. Что я буду делать с детьми, если он умрёт? С жалованьем его, и то приходится всё самой делать, прислугу я не держу не на что, да целые ночи напролёт чужую работу шью, чтобы гроши заработать.

Задумались обе, а у той, что я убить и ограбить хотел, так слёзы и текут, а она их словно и не замечает.

— Вы бы попробовали попросить о переводе его куда-нибудь на юг.

— Кого просить-то? Кто у нас хлопотать будет? Ведь просить можно, когда есть связи, а какие у нас связи? Ведь не его же просить, — кивнула она на меня головой. — Нет, уж видно так и пропадёт он, бедный.

Простилась с ней ее знакомая, поблагодарил и я. Но слезы бедной барыни не дают мне покоя ни днем, ни ночью. Подумал я, дай попробую помочь ей, и решился написать вам всю правду. Может, и слово разбойника дойдёт до вашего доброго, честного сердца. Справьтесь, вызовите эту барыню, расспросите её, пусть она подтвердит, говорила ли то, что я слышал, стоя за вешалкой в её квартире, и увидите тогда, что я только правду написал вам, и что хочется мне похлопотать о переводе на Кавказ больного мужа этой бедной женщины».

Письмо было без подписи. Но адрес, имя и фамилия судебного следователя были подробно написаны.

Другой на месте сановника бросил бы это письмо. Но тот всё подробно рассказал Государю Императору, который дал несколько сотен рублей, столько же прибавил от себя сановник и переслал всё председателю окружного суда, попросив его вызвать эту даму и рассказать ей о содержании письма.

Когда председатель дошёл до того места, где сын этой барыни сказал ей: «Мама, я боюсь туда идти. Там кто-то есть», — а потом до признания автора письма, что он ждал только удобного времени, чтобы зарезать её и детей, барыне сделалось дурно, и она упала в обморок.

Придя в себя, она поехала отслужить молебен за чудесное избавление её и детей от насильственной смерти.

Сановник устроил для следователя место на Кавказе, где он и сейчас служит, а жена его недавно приезжала поблагодарить сановника, он её не принял и сказал, что это не он, а тот разбойник ей по-настоящему помог.

Журнал «Кормичий», № 15/1906 г.